67 pil

103 pul

आं३म्

## उपनिषद्-प्रकाश



प्रकाशंक-श्यामलाल सत्यदेव वर्मा

PANAKRISHNA

POHRAM

SRI

#### LIBRARY

Shivalya, Karan Nagar, SRINAGAR.

Class No. 294.59218

€;©

Book No. Upa Dar

Accession No. 1576



### उपनिषद्-प्रकाश

अर्थात्

ईश, केन, कठ, प्रशा, मुगडक और माण्डूक्य, छः उपनिषदों का हिन्दी अनुवाद तथा व्याख्यान प्रश्नोत्तर के रूप में.



स्वामी दर्शनानन्द सरस्वती.

अनुवादक—

मास्टर अवधिबहारीलाल चाँद्पुरी.

प्रकाशक-

महीं इयामलाल सत्यदेव वर्ना.

श्रध्यत्त, वैदिक श्रार्थ पुस्तकालय, बरेली

पञ्चमावृत्ति

PARAMA (

मूल्य २॥)

श्यामलाल सत्यदेव वर्मा, श्रध्यत्त वैदिक श्रार्थ पुस्तकालय, वरेली.

BIGH-PPFIPE

HIP

देश, केंग, कड गर्म, मुस्टेन और माम्युक्त छः उपनिषदी का हिन्दी अनुवाह सवा डवालवान प्राचित्र के स्त्य में.

हमामी दश

--- FFIFER

मार्टर, अवधावहारीलाल चांदपरी.

一一部門市区

सहादाय द्याम्बाळ सहयदेव चना

ज्यार्थ पुरतकालय, वरेला भूगलाला तिवारी,

हरीकृष्ण कार्यालय, शुक्ला ब्रिटिंग प्रेस,

- रहेशर की उरवांस अपने रसुल के लिये नवा गहा है : मिक् हिम्नाकर वितान्य और कोई इंश्वर के साथ

अहलकुन्स के नाम से जीव-नडाश्राकृति की मना से विमुख

प्रश्न-कोई मनुष्य भी किसी कार्य को विना प्रयोजन के नहीं करता। तुम्हारे इन ईश केन कठ प्रश्नादि उपनिषद्रों के अनुवाद करने का क्या अभिप्राय है और इनमें किन-किन बातों का विर्णन होगा है अह है आहे हैं।

उत्तर-प्रत्येक मनुष्य की यह इच्छा रहती है कि दुःख से बूटकर सुख प्राप्त करें और इसीके लिये समस्त संसार के मनुष्य रात-दिन प्रयत्न करते रहते हैं ; परन्तु वेद-विद्या का ज्ञान न होने से सुख और दुःख के ठीक-ठीक साधनों को न जान दुःखदायक वस्तुत्री को सुखदायक समम्मकर दुःख उठा रहे हैं। ईश्वर, जीव और प्रकृति के गुण-कर्म और स्वभाव का ठीक-ठीक ज्ञान न होने से मनुष्य-जीवन जैसे अनमोल रत्न की पशुओं की भाँति केवल पेट पालने में खो रहे हैं। सहस्रों मनुष्य इस विद्या के न जानने से ऐसे बुरे मार्ग पर चल रहे हैं कि जहाँ उनकी आयु की पूँजी को दूसरों के हाथ से एक मिनट भी शान्ति मिलना कठिन है। सब दुःखों से छुड़ाकर सुख देनेवाले परमात्मा को मनुष्यों ने ऐसा भुला दिया है कि लगभग सर्व संसार में उसके ठीक ठीक स्वरूप के जाननेवाले बहुत ही थोड़े मनुष्य रह गये हैं। शेष सब मनुष्य विपरीत इसके कि ईश्वर के गुणों का वर्णन करें, उसकी निन्दा करते हैं। कोई उस सर्व-सहायक और परम शिकमान को आकाश के कोठे पर क़ैंद कर रहा है और विपरीत इसके कि उसके विना अधीन हुए अपने कार्यों को बिना सहायता के करे, उसकी सहायता के लिये फरिश्तों और पैग़म्बरों की वाहियें भर रहा है; कोई उसकी पितृत आसा को भक्तों पर द्या दिखाने वाला बता रहा है; कोई सर्व संसार की उत्पत्ति अपने रसूल के लिये बता रहा है; कोई ईश्वर के साथ लम्बी-चौड़ी मिलाकर पिता-पुत्र और रहुलकुद्स के नाम से जीव-ब्रह्म-प्रकृति की सत्ता से बिमुख होकर सृष्टि को अनादि बता रहा है और कोई मुक्त मनुष्यों को तीर्थंकर तथा सिद्ध कहकर उन्हें मोन्न-शिला पर आसीन तिर्थंकर तथा सिद्ध कहकर उन्हें मोन्न-शिला पर आसीन सिद्ध करता हुआ पुजवा रहा है।

तात्पर्य यह है कि चारों श्रोर ईश्वर श्रौर जीव के सम्बन्ध में ऐसा श्रॅंधेरा छा रहा है कि अब तक इन पदार्थों का ठीक-ठीक झान संसार में न फैल जावे; तब तक कोई मनुष्य भी सुख श्रौर शान्ति से जीवन नहीं व्यतीत कर सकता। नियत मार्ग तक पहुँचने का कहना हो क्या है; सर्व संसार का धर्म-कर्म श्रौर वंश पहुँचने का कहना हो क्या है; सर्व संसार का धर्म-कर्म श्रौर वंश प्रात्या श्रीर सदाचार सब धन के सहारे श्रा रहा है। जिसके पास हपया है, वह सहस्रों प्रकार की बुराइयों के करने पर भी सहाचारी है; बिरादरी में उसके दुराचारों पर दृष्टि डालनेवाला सहाचारी है; बिरादरी में उसके दुराचारों पर दृष्टि डालनेवाला सहाचारी में प्रतिष्ठा के योग्य नहीं गिना जाता। इस श्रवस्था को संसार में प्रतिष्ठा के योग्य नहीं गिना जाता। इस श्रवस्था को देखकर प्रत्येक बाह्यण, साधु जन, जिनके धर्म में रूपये का रखना भारो पाप समका जाता था, धन के कमाने में लग गये। ताथ्य यह है कि बड़े-बड़े धर्म-प्रचारकों को भो धन कमाने की

हिं हि से के मार्ग से पृथक् कर अधर्म के मार्ग का यात्री बना दिया । जिनके विश्वास पर लोग अपनी आयु की नाव को संसार-सागर से पार लगाने के विचार में मग्न थे ; वे लोग भी टके के ध्यान में फँसकर स्वयं अपनी आयु को सँवर में फँसा बैठे। ऐसी अवस्था को देखकर इस बात की आवश्यकता प्रतीत हुई कि समस्त हिन्दी जाननेवाली को ईश्वर जीव और प्रकृति का ठीक-ठीक ज्ञान कराने के हेतु उपनिषदी का ; जो ईश्वर के बनाये हुए वेदान्तरों के व्याख्यान हैं; हिन्दी में अनुवाद किया जावे और कुछ मित्रों के कहने से यह भी प्रतीत हुआ कि यह अनुवाद संत्रेप और केवल शब्दार्थ रूप में ही न किया जावे; किन्तु जहाँ तक हो सके पूर्ण विस्तार के साथ ठीक प्रकार से श्रीर कुछ स्थानों पर श्रावश्यक श्रान्दोलन के साथ चलाया जावे । यद्यपि मेरी विद्या की योग्यता इस प्रकार की नहीं कि मैं इस प्रकार के बोम और उत्तर-दायिस्वपूर्ण कार्य को सहन कर सकूँ, तथापि परमात्मा की सहायता के विश्वास पर चलाने का उद्योग किया जायगा।

ईशोपनिषद् वास्तव में यजुर्वेद का चालीसवाँ श्रध्याय है। इसमें सब मन्त्र ज्ञान-काएड के हैं। जहाँ तक विचार पड़ता है, सब उपनिषदों का मूल यही उपनिषद् है; क्योंकि यह उपनिषद् वेद के अन्त में है। इसी कारण से इसका नाम वेदान्त रक्खा गया और शेष उपनिषद् भी इसी कारण वेदान्त कहे जाते हैं। व्यासजी ने ब्रह्म-सूत्रों में भी इसीके विषय से ब्रह्म-सिद्धि को लिया; इसीलिये उसका नाम भी वेदान्त-शास्त्र हुआ। दूसरा कारण इनको वेदान्त कहने का यह भी है कि वेद नाम ज्ञान का है और ब्रह्म के जानने में बुद्धि से पूरा काम नहीं चलता। ब्रह्म-ज्ञान, ज्ञान की सबसे अन्तिम श्रेणी है; क्योंकि प्रकृति से जीव सूदम है और उसका ज्ञान इन्द्रियों के द्वारा नहीं होता, परन्तु

उसके कार्य और ज्ञान के प्रत्यक्त होने से उसकी सत्ता का ज्ञान सर्व साधारण को हो सकता है। ब्रह्म ऐसी सूद्भ वस्तु है कि जिसका ज्ञान भी इन्द्रियों से तो हो ही नहीं सकता, इस कारण से शब्द प्रमाण की आवश्यकता है और आचार्य लोग वेद को सबसे अधिक स्वतः प्रमाण मानते हैं। इसिलिये इन वेद के ब्रह्म के विषय में मंत्रों और उनकी ज्याख्या का नाम वेदानत हुआ।

कि उने हुए कि निर्मा कि जाने हुए भी प्रयोग हुआ कि यह जी कि कि जाने हुए जहां तक हो तक हो तक हैं जिल्हा जहां है जार जहां तक हो तक हैं जार जान हैं जार कुछ स्थानों पर जानस्थक ज्यान्तेत्वन के साथ ने जाने । जनि भेरी विना की योग्यता इस प्रकार की नहीं कि मैं इस प्रकार के बोक और उत्तर-हाविश्वपूर्ण कार्य की सहाय कर सकूर, तथापि परमात्मा की सहायता के विश्वास पर चलाने का क्योग कि का अधार विका की सहायता के विश्वास

हैगोर्शनपट नेम्बर कान-जायर महों तक दिवार पहला है।
इसमें पर भन्न मान-जायर महों तक दिवार पहला है।
सहर वर्गियारों का एन गारे हैं। हसी के अन्त माम वेदान्त पहला नेह के अन्त में हैं। इसी का माम वेदान्त पहला नाम वेदान्त पहला नाम वेदान्त पहला नाम वेदान्त पहला नाम को स्थान है।
इसाम माम प्राप्त का माम को दिवार पहला है।
जारण इसकी वेदान्त कहने का यह भी है कि चेद नाम जान का है जोर का सहान का साम जान हो नाम जान का साम जान है।
इसम की स्थान की स्थान जी स्थान के साम जान हो साम जान साम जान हो साम जान की स्थान होन्त में होता परन्तु

द्वा विभावधान्यसामे

कि किन्द्र के एप्टनमार बोरम् कर्ने हिंह कि कि एप्टाम्प्रेट की एडीट कि एप्टाम्क्टिंग हैं की कि व्यक्त के ने क्डिशोपानेषद

क्रिक्तिम्द्रित्ती के क्रिकेटिक परमारमा व हो। कोई प्रचेत

विद्यानिति है हिसान हो। सूर्यानीक करा

र्व स्थापन प्रमान प्रमान के मान प्रमान के मान किया प्रमान है

की जाला के बिकत करते हैं

किसीका घन लेने की इस्हा न करें ; क्योंकि पंत्यासा का नियस है कि प्रत्येक सनुस्य को स्थानिकामी के अनुसार भाग मिलना

है और की महत्व विविध्य सिन्ही अनुवाद भ्रमा प्राप्त महा कर सकता। इस्तिय कि हा कि की इक्ट्रा से पाप की

मंत्र-ईशावास्यमिद्धंसर्वं यत्किञ्च जगत्यां जगत् । तेन त्यक्तेन भुञ्जीथा मा गृधः कस्य स्विद्धनम् ॥ १॥

शब्दार्थ स्वत् = जो। किञ्च = कुछ। जगत्याम् = संसार में। जगत्=समि व्यप्टि रूप से विद्यमान है। इदम् = यह। सर्वम् = सब। ईशावास्यम्=ईश्वर से रहने योग्य है। तेन = उस ईश्वर से। त्यंक्तेन = दी हुई वस्तुओं से। भुजीथाः=भोग करो। कस्यस्वित्=किसीका। धनम्=धन। मा गृधः=मत ग्रहण करो।

त्रर्थ — जो कुछ इस नाशवाले संसार में भाग या पूर्ण वस्तुएँ हैं, वह सब ईश्वर के रहने का घर है या ईश्वर से ढकी हुई हैं ऋशीत अत्येक वस्तु में विद्यमान है। कोई पर्वत की गहरी से गहरी गुका नहीं, जिसमें ईश्वर विद्यमान न हो, कोई समुद्र

Where He is not

एवस्त्र

स्टिल्

के जिले

निनेश्चप

र लंड

की गहरी से गहरी तह नहीं, जहाँ परमात्मा न हो। कोई पर्वत की चोटी ऐसी नहीं जहाँ परमात्मा न हो । सूर्य्यलोक, चन्द्र-लीक तारागण इत्यादि जितने भी लोक लोकान्तर हैं, सब स्थानों में परमात्मा व्यापक है। किसी स्थान पर मनुष्य परमामा से छिप नहीं सकता। जो ईश्वर की आज्ञा के विरुद्ध करते हैं अर्थात् ईश्वर को छोड़ देते हैं ; वे जन्म-मरण के दुःखों को भोगते हैं। इसलिये प्रत्येक मनुष्य को चाहिये कि परमात्मा को सब जगह व्यापक जाने, तो उसके विरुद्ध करने से दुःख की उस्पत्ति को समक्रकर कभी पाप करने के लिये उद्यत न हो। किसीका धन लेने की इच्छा न करे; क्योंकि परमात्मा का नियम है कि प्रत्येक मनुष्य को उसके कमों के अनुसार भोग मिलता है और कोई मनुष्य उसके विरुद्ध अपनी इच्छा से भोग प्राप्त नहीं कर सकता। इसलिये दूसरे का धन लेने की इच्छा से पाप तो अवश्य होगा और भोग में कुछ भो अन्तर नहीं आयेगा। इसीको बिना लाभ की पाप कहते हैं निर्मार्थी हैं निर्मार्थी

प्रश्न-यदापि इस बेद-मंत्र से ईश्वर का सर्व-व्यापी होता पाया जाता है: परन्तु हम ईश्वर को कहीं नहीं देखते। श्रव हम तुम्हारे इस वेद मंत्र को मानें या अपनो आँखों से देखी हुई वस्तुओं का विश्वास करें। यदि ईश्वर है, तो वताओं कहाँ है ?

= उत्तर चहुत सी वस्तुएँ हैं, जो सूदमता और दूरी इत्यादि के कारण प्रतीत नहीं होती और उनकी सत्ता को सब अनुष्य मानते हैं जैसे बुद्धि, जातमा, दुख इत्यादि हैं। इससे सिद्ध है कि संसार में ऐसी वस्तुएँ विद्यमान हैं, जिनको मनुष्य इन्द्रियों से नहीं जान सकते ; उनमें से एक ईश्वर है ; यह प्रश्न कि इश्वर कहाँ है ; नितान्त अगुद्ध है ; क्योंकि कहाँ का शब्द एक देशों के लिये ज्ञाता है ज्ञौर वेद मंत्र ने ईश्वर को सर्वव्यापक बताया है। जैसे कोई कहं कि दूध में घी या मिश्री में मिठास कहाँ

है; तो उत्तर होगा सर्वत्र । इससे कहाँ का आवेप एक देशी बस्तु आं के लिये उचित प्रतीत होता है; सर्वव्यापी के लिये नहीं।

प्रश्न जो मनुष्य ईश्वर को नहीं मानते, वे अधिक धनी प्रतीत होते हैं, जैसे चीनी इत्यादि नास्तिक जातियाँ। इससे प्रतोत होता है कि ईश्वर के मानने से दरिद्रता और रहें। अवाजते वन्द दिखाई दें। तारपर्य यह वे हिं होता प्राप्त

उत्तर-प्रथम तो यह प्रश्न ठोक नहीं कि नास्तिक मनुष्य अधिक धनी होते हैं; क्योंकि ईसाई, यहूदी जो ईश्वर को सत्ता की मानते हैं, बड़े-बड़े धनी देखे जाते हैं। दूसरे धनी होना कोई श्रच्छी बात नहीं ; किन्तु जितने धनी देखे जाते हैं, उन सबमें श्रीर श्रधिक बुराइयाँ देखी जाती हैं। वेदों के मानने वाले तो इस प्रकार के धन को जिससे मुिक के मार्ग में बाधा के अतिरिक्त अन्य कोई लाभ प्राप्त नहीं होता, बुरा मानते हैं।

प्रश्न-क्या कोई मनुष्य बिना धन के सिद्ध मनोर्थ हो सकता है ?

उत्तर-संसार में तो मनुष्य के लिये धन की आवश्यकता प्रतीत होती है, परन्तु उससे मनुष्य अपने नियत स्थान से नितान्त दूर हो जाता है। जो लोग संसार और दीन दोनों एक साथ प्राप्त करना चाहते हैं, वे बड़े मूर्क हैं।
परत क्या वेदों में धन कमाने की आज्ञा नहीं हैं ?

्रा डत्तर — वेदों में प्रत्येक बस्तु के विषय में, जिससे जीवन का काम पड़ता है वर्णन है। नोच मनुष्य ही धन की इच्छा भी करते हैं; परन्तु वेदों में घन को कहीं भुक्ति का कारण नहीं लिखा; किन्तु योगाभ्यास और वेराय्य को मुक्ति का कारण बताया है। वैराग्य का अर्थ सब सांसारिक वस्तुओं की इच्छा छोड़ना है। जो मनुष्य सांसारिक वस्तुओं की इच्छा में फँसे हैं, वही ईश्वर की आज्ञा के विरुद्ध कार्य करते हैं। जितने भगड़े संसार में फैले हैं; उन सबका कारण दूसरों का अधिकार लेना है। यदि मनुष्य केवल इसी वेद-मंत्र के समान आचरणवाले हो जावें, तो लड़ाई-भगड़े सब दूर हो जावें; चोरी, लूट-मार और ठगी का नितान्त अन्त हो जावें; पुलिस और सेना की आवश्यकता न रहे, अदालतें बन्द दिखाई दें। तात्पर्य यह है कि जितनी बुराइयाँ आज संसार में दिखाई देती हैं, कहीं उनका चिन्ह भी न दिखाई दे और प्रत्येक सनुष्य संसार में स्वर्ग से बढ़कर आनन्द उठाये।

प्रश्त — क्या ईश्वर के भय से वैराग्य प्रहण करके कमों को नितान्त त्याग देना चाहिये ?

उत्तर-कुर्वन्नेवेह कम्माणि जिजीविषेच्छतथ्र समाः। एवं त्विषि नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥२॥

शब्दार्थ — कुर्वन् = करता हुआ। एव=निश्चय। इह=इस संसार में। कम्मीणि = कामों की। जिजीविषेत् = जीता चाहे। शतम् = सौ। समाः = वर्ष। एवप=इस प्रकार। स्वाय=तुम्भमें। न=नहीं। अन्यथा=दूसरो तरह। इतः=इसके सिवाय। अस्ति= है। न=नहीं। कम्म=काम। लिप्यते=विपटता है। नरे=मतुष्य में। अर्थ—इस वेद-मंत्र में परमात्मा जीव को इस वात का उपदेश करते हैं कि हे जीवो! तुम इस संसार में सौ वर्ष तक कार्य करते हुए जीने को इच्छा करो अर्थात् पूर्ण आयु पर्यंत कार्य करते रहो। तुम्हारे लिये सबसे अच्छा मार्ग यही हैं; क्योंकि अच्छे कर्म जीव के वन्धन का कारण नहीं होते। बहुत से मनुष्य यह कहेंगे कि मंत्र में तो केवल कर्म लिखे हैं, तम अच्छे किस प्रकार कहते हो; तो इसका उत्तर यह है कि

इश्वर की आज्ञा के विरुद्ध दूसरों का अधिकार लेनेवाले कमी के करने का निषेध पिछले मंत्र में हो चुका है। उनको छोड़कर जो कमें हैं, वह सब ईश्वर की आज्ञा के अनुसार होने से शुभ ही हैं। किसी प्रकार की बुराई हो नहीं सकती; क्योंकि ईश्वर कभी दुःखदायक कर्भ के करने का उपदेश जीव को नहीं करते और कर्म के उपदेश का तात्पर्यभी यही है। मनुष्य सदा अच्छा या बुरा कुछ न कुछ कार्य करता रहता है, इसिलये कर्म के उपदेश की कोई आवश्यकता न थी; परन्तु पहले मंत्र में किसीका अधिकार न लेनेवाले कमी का उपदेश इसलिये किया कि बिना शुभ कमीं के किये मनुष्य बुरे कमों से बच नहीं सकता। दुरे कमों से सदा दुःख उत्पन्न होता है और कोई मनुष्य दुःख की इच्छा से कोई कार्य नहीं करता। इस सब बुराई को दूर करने के लिये उपदेश किया कि किसी समय भी शुभ कार्य से वंचित न रही, जिससे अवकाश मिलने से बुरे कार्य का विचार ही उत्पन्न न हो ; क्योंकि मन सदा कर्म करता रहता है। वह किसी समय भी कर्म से पृथक नहीं होता। ऐसी अवस्था में जबिक मन की शक्ति को समाधि या सुपुष्ति के द्वारा नितान्त रोक दिया जाय, मनुष्य का सबसे बढ़कर कर्तव्य यह है कि वह मन को अवकाश न दे। इसित्ये एक इंडरंत विखते हैं।। का का एक एकी हर । मान । एक

िह्टांत-एक समय किसी धनी के पास एक मनुष्य ने अाकर कहा कि मैं नौकरी चाहता हूँ। धनी ने पूछा "क्या बेतन लोगे ?" सेवक ने कहा "मेरा वेतन यहा है कि मुक्ते सदा कार्य करने को रहे। जब कार्य न दांगे मैं तुम्हें मार डालूँ गा।" धनी ने सोचा कि सेवक तो बहुत अच्छा है, जो कुछ वेतन नहीं माँगता और कार्य करने के लिये सदा उदात है और कभो विश्राम लेने का नाम नहीं लेता। हमें अपने कार्यों के लिये बहुत से

मनुष्यों की आवश्यकता पड़ती है। जब कार्य देखेंगे उसको कार्य देते रहेंगे होष एडच्यों को निकाल देंगे। तास्पर्ध यह है कि उस धनी ने सेवक की प्रतिज्ञा सान ली। सेवक बढ़ा फुर्तीला था । काम जिह्ना से निकला नहीं कि पूर्ण हुआ। एक द दिन में ही धनी के कार्य समाप्त हो गये। अब उसे चिन्ता हुई कि यदि इसे कार्य नहीं देते, तो अवश्य मार डालेगा। यदि काय दें, तो इतना कार्य कहाँ से लायें। इस चिन्ता ने धनी के चित्र को नितान्त अशान्त कर दिया। खाना-पीना सव बन्द हो गया। एक दिन किसी विद्वान ने धनी से पूछा कि आपके पास इतना धन है, तो भी आप इतने निर्वल क्यों होते जाते हैं विद्यानी ने संद्य जिलान्त कहा सुनाया। विद्वार्न ने कहा कि हुम अपने कार्यों पर ही उसे निभर क्यों रखते हो ? उसे मुहल्ले और शहर के मनुष्यों के कार्यों पर लगा दो। यदि वह उसे भी पूरा कर दिखाये, तो सब मनुख्यों की भलाई के कार्य पर लगा दो। यदि इससे भो छुटकारा पा जाया तो प्रत्येक जीव की सेवा का काम लो। यह सीमा रहित कार्य उससे जन्म भर समाप्त न चा० होगा और तम इसके हाथ से बच जाओंगे । छाहार छिए। । हिंद

यही द्या मनुष्य के मन की है। जिस समय उसे ग्रुभ कार्य से छुट्टी मिलेगी उसी समय मनुष्य के नाश करनेवाले कार्यों में लग जायगा। इसलिये उस मन को परोपकार के कार्य में लगाये बिना संसार को बुराइयां से बन नहीं सकते और न बुरा कार्य करके आपत्ति और दुःख को छोड़ कर किसी ग्रुभ परिणाम को आशा कर सकता है। मनुष्य के अपने कार्य इतने स्वल्प हैं कि मन उनको बहुत शीध समा त कर लेता है। भगवान रामचन्द्रजी ने भी हनुमान को यहो उपदेश किया था कि इच्छा को नदी शुभ और अशुभ इच्छा रूप दो मार्गों पर जाती है। जो इच्छा ईश्वर को आज्ञा के अनुसार हो वह शुभ है

त्रौर जो उसके विरुद्ध है, बुरी इच्छा है। इसलिये ईखर को सर्व-च्यापी सममकर और यह सोचकर कि उसकी आज्ञा के विरुद्ध कार्य करने से दुःख भोगना पड़ेगा स्वार्थता और दूसरी का अधिकार छोनने को छोड़कर परोपकार और दूसरों की भलाई के कार्य करना चाहिये। जो मनुष्य दूसरों को भलाई के कार्य करते हैं वह सदा सुख से रहते हैं। इसलिये परोपकार की इच्छा जो अच्छी है सदा मन में रखकर संसार के उपकार पर कमर बाँधनी चाहिये। जब तक प्राण रहें, कभो उस उपकार के कार्य से पृथक होकर जीवन न व्यतीत करना चाहिये, क्योंकि मनुष्य-जीवन इतना बहुसूल्य है कि उसका बार बार मिलना अत्यन्त कठिन है। जो मनुष्य ईश्वर की चिन्ता न करके मनुष्य-जीवन को व्यर्थ कार्यों में खो रहे हैं; उनसे बढ़कर मूर्ख कोई नहीं और जो दूसरों को हानि पहुँचाकर लाभ प्राप्त करना चाहते हैं, वह पूरे पशु हैं। वही मनुष्य बुद्धिमान् कहलाते हैं, जो सदा परीपकार के कार्यों में लगे रहते हैं; जिनके जीवन का उद्देश्य ही दूसरों की भलाई करना है और जो बिना स्वार्थ संसार के उपकार में लगे रहते हैं। वही प्राणी ईश्वर ज्ञान को पाते हैं, जी शुभ कार्य दूसरों की भलाई के लिये करते हैं। वह कभी बंधन का कारण नहीं होते। वंधन के कारण वहीं कर्म होते हैं, जो ईरवर की आज़ा के विरुद्ध किये जाते हैं और जिनमें दूसरों का अधिकार लेने का विचार उपस्थित है । बस, जो मनुष्य अपने जीवन को परोपकार में बितायें गे, वहीं संसार के बुरे कमीं से बचकर शुभ कर्मों से मन को शुद्ध करके तत्त्वज्ञान की शहण करके मुक्ति के श्रिधकारी होंगे इस वेद-मंत्र का श्रर्थ है।

मंत्र-असुरया नाम ते लोका अन्धेन

# तमसाऽऽ वृताः। तांस्ते प्रत्याभिगच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः॥३॥

शब्दार्थ—असुरुयों नाम = प्रकाश रहित। ते = वे। लोकाः = लोक। अन्धेन = घोर। तमसा = अंधकार से। आवृताः = घिरे हुए हैं। तान् = उनको। ते = वे। प्रेत्य = मरकर। अभिगच्छिन्ति = प्राप्त होते हैं। ये के च = जो कोई। आत्महनः = आत्मा के हनन करनेवाला। जनः = मनुष्य हैं।

करनवाला श्रम्थ वे मनुष्य महा अन्यकारवाले लोकों में मरने के पश्चात् जाते हैं, जोकि अपनी आस्मा को मार डालते हैं। न्त्रत्यकारवाले लोकों से तात्पर्य उन लोकों से है जिनमें जीव विस्तिकी जानने की शक्ति बहुत ही न्यून हो जाती है ; क्योंकि सूर्य प्रकाशवाली शक्ति है और प्रकाश का अर्थ ज्ञान भी है, इसलिये सूर्य से रहित अन्धकारवाले लोक का तास्पर्य ज्ञान से रहित योनि से हैं; क्योंकि ज्ञान का अर्थ भलाई और बुराई को जान-कर उसके द्वारा दुःख से छूटकर सुख प्राप्त करना है। जिन योनियों में सुख के प्राप्त करने के लिये और दुःख से छूटने के लिये जो साधन हैं; उनका ज्ञान न हो वह सब योनियाँ ज्ञान के सूर्य से रहित हैं और ज्ञान के सूर्य से तात्पर्य वेदों की शिचा से है; क्योंकि वेद का अर्थ ज्ञान है और सृष्टि के आरम्भ में होने से उनका स्वतः प्रकाश अर्थात बिना किसी दूसरी शिचा के प्रकाशित होना भी माना हुआ है। इसलिये जिन लोकों में वेदों की शिचा नहीं हो सकती, वह लोक सूर्य अर्थात प्रकाश से रहित हैं ; परन्तु वेद-मन्त्र ने अंधकार से पूर्ण होने का अनुमोदन किया है। कुछ मनुष्यों का यह विचार होगा कि जब सूर्य का प्रकाश नहीं होगा, तो मनुष्य स्वयं ही अन्धकार से भर-पूर होंगे।

वेद में यह शब्द क्यों प्रकाशित किये गये; परन्तु बुद्धिमान मनुष्य जान सकते हैं कि सूर्य के न होने की अवस्था में नितानत अन्धकार ही नहीं रहता; किन्तु दोपक के प्रकाश की अवस्था में भी सूर्य नहीं होता। इसिलये वेद ने बता दिया कि जिन लोकों में सूर्य (ईश्वरीय प्रकाश और दोपक अर्थात मानुषी शिचा भावार्थ किसी प्रकार का प्रकाश) नहीं होता; आत्मा को नाश करनेवाले मनुष्य उन लोकों में प्रवेश करते हैं।

प्रश्न-जबिक तुम आत्मा की उत्पत्ति नहीं मानते ; तो नारा भी किसी प्रकार हो नहीं सकता। यह उपदेश जो कि आत्मा को नारा करने के अध्याय में है किस प्रकार ठीक हो सकते हैं, क्योंकि अविनाशी आत्मा का नाश हो हो नहीं सकता। जबिक इस अपराध का होना असम्भव है, तो उसका दण्ड बताना सरासर मूर्णता है ?

इतर नाश करने से तात्पर्य उसके अधिकार नाश करने से हैं, क्योंकि जीवास्मा को मन इत्यादि पर परमात्मा ने राज्य दिया है और यह सब इन्द्रिय मन और शरीर आत्मा को नियत स्थान तक पहुँचाने के लिये साधन दिये। अतएक जो मनुष्य आत्मा को इस स्थान से गिराकर मन, इन्द्रिय और शरीर का दास बना देते हैं, वह सचमुच आत्मा का नाश करते हैं।

प्रतिक्रित के दास बनाया है, तो मनुष्य उसके विरुद्ध किस प्रकार कार्य कर सकता है, तो मनुष्य उसके विरुद्ध किस प्रकार कार्य कर सकता है।

उत्तर—मनुष्य कर्म करने में स्वतंत्र है, परन्तु जिस समय परमात्मा के निरुद्ध करता है, तो उसे दुःख मिलता है। और जब परमात्मा की आज्ञा के अनुसार चलता है, तो उसे सुख मिलता है। का हनन लिखा कहै कि कार्फि हुन्की । 1555 हिन् कि आकार कार्

उत्तर — यहाँ अर्थ करने के लिये लहाणा शकि का आधार किया है क्योंकि जहाँ अहारों से असम्भव अर्थ निकले वहाँ लहाणा शक्ति से काम लिया जाता है। जैसे किसीने कहा ''मचान पुकारते हैं''; क्योंकि मचान में पुकारने की शक्ति का होना असम्भव है, इसलिये वहाँ, यह लहाणा करते हैं कि मचान पर बैठे हुए मनुष्य पुकारते हैं।

प्रश्न तुम्हारा यह प्रमाण ठीक नहीं; क्योंकि ऐसा हमने कभी नहीं सुना। दृष्टान्त वह होता है। जिसे प्रत्येक मनुष्य मान ले।

उत्तर—जब मनुष्य रेलगाड़ी पर बैठे हुये कहते हैं कि मेरठ आ गया, तो बुद्धिमान् मनुष्य जानता है कि मेरठ तो जड़ पदार्थ है उसमें आने के कार्य का होना असम्भव है; इसलिये वह उसके अर्थ यह सममता है कि रेलगाड़ी मेरठ पहुंच गयी। और आने की किया मेरठ को छोड़कर रेलगाड़ी पर लगा देता है।

प्रश्न-यदि इस प्रकार मन-माना अर्थ किया जाय, तो किसी शब्द का ठीक अर्थ कुछ भी न होगा, परन्तु जहाँ जो बाहो कर लो। उन्हार का अन्य कुछ भी न होगा, परन्तु जहाँ जो

उत्तर—नहीं, शब्दों के ठीक अर्थ सममने के लिये ही यह शिक्तयाँ नियत की गई हैं; जिससे कि कहनेवालों का ठीक-ठीक अभिप्राय समम में आ जाय और मनुष्य भ्रम-जाल में न पढ़े रहें।

प्रश्त-तुमने लोक शब्द का अर्थ शरीर किस प्रकार किया। क्योंकि किसी कोष में लोक का अर्थ शरीर नहीं किया गया। उत्तर लोक शब्द का अर्थ दृश्य पदार्थ है। शरीर को दृश्य होने से और पिंड अर्थात जगत की समता दी जाती है। इस लिये लोक शब्द का अर्थ शरीर करना ठीक है और 'प्रेस्य' शब्द अर्थात मरने के प्रशात प्राप्त होने से दूसरे शरीर का नाम भी लोक ठीक हो सकता है। हुए हैं हुए हुए का नाम

मंत्र-अनेजदेकस्मनसे। जवीयो नैनदेवा आप्नुवन पूर्वमर्पत्। तद्धावतोऽन्यानत्येति तिष्ठत्तरिमन्नपो मातरिदेवा द्याति॥ ४॥

शब्दार्थ — आनेजत्=न काँपने वाला। एकम्=अनुपम।
मनसः=मन से। जवीयः=शीघ्र गतिवाला। न=नहीं। एनत्=इसे।
देवाः=प्रकाश करने वाला। आप्नुवन्=पास के। पूर्वम्=पहिले
ही। अर्पत्=विद्यमान होने से। तत्=वह। धावतः=दौड़ते हुए।
अन्यान्=औरों को। अत्येति=उलाँघता है। तिष्ठत्=ठहरा हुआ।
तिस्मन्=उसमें। अपः=जल को। मातरिश्वा=वायु। द्धाति=धारण
करता है।

श्र्यं - उपरोक्त तीन मन्त्रों में ईरवर का सर्वव्यापी होना श्रीर उसकी आज्ञानुसार जन्म भर कर्म करने का उपदेश और उनके मन्त्रों के विरुद्ध श्रासा के श्रिधकार को नाश करनेवालों को दण्ड का होना बताकर ईरवर की परिभाषा करते हैं; क्योंकि बिना ठीक-ठीक परिभाषा विदित हुए उससे जो लाभ उठाना चाहिय; उसमें मनुष्य नहीं लगते; जिससे सुख के कारण उपस्थित होते हुए भी सुख दुःख से पृथक रहते हैं। इस मन्त्र का श्र्या यह है कि वह परमात्मा सर्व-व्यापी होने से कभी काँपता या हिलता नहीं और एक होने के कारण कभी भय भी उसके समीप नहीं श्राता; क्योंकि जिसके बरावर कोई

न हो श्रीर न उससे बड़ा हो, तो उसे किससे भय हो सकता है। वह परमात्मा सर्व-व्यापी होने से मन से भी शीव्रगामी है। जहाँ मन जाता है, परमात्मा वहाँ पहले उपस्थित होता है; क्योंकि परमात्मा सर्वव्यापी होने से पहिले सब स्थानों पर विद्यमान है; इसिलये इन्द्रियाँ उसको नहीं पा सकतीं श्रर्थात उसको नहीं जान सकतीं। जो परमात्मा को जानने के लिये इथर-उथर दौड़ते हैं; वह परमात्मा को कदापि नहीं पा सकते श्रर्थात जहाँ-जहाँ इन्द्रियाँ विषयों के लिये जाती हैं, परमात्मा उनसे श्रागे पहले विद्यमान होते हैं। इस सबका तारपर्य यह है कि ब्रह्म को इन्द्रियों से श्रमुभव नहीं कर सकते श्रीर वह लोग, जो इन्द्रियों से ईश्वर का दर्शन करने के लिये चारों श्रोर दौड़ते हैं, कभी परमात्मा को जानने के योग्य नहीं हो सकते; जब तक कि संसार के विषयों से पृथक नहीं जाय।

प्रश्न-ब्रह्म चल है या अचल ?

उत्तर — ब्रह्म सर्वव्यापी होने से तनिक भी नहीं चलता ; परन्तु संसार की प्रत्येक वस्तु उसकी शक्ति से चलती है।

प्रश्न-- ब्रह्म साकार है या निराकार ?

उत्तर प्रत्येक साकार वस्तु सीमावाली होती है और सीमावाली वस्तुएँ चल-फिर सकती हैं; परन्तु मंत्र में बताया है कि ब्रह्म सर्वव्यापक होने से चलने इत्यादि से रहित है; इसलिये वह साकार नहीं हो सकता; उसको शास्त्र में निराकार लिखा है।

प्रश्न—ब्रह्म निराकार है, इसमें कोई प्रमाण नहीं; क्योंकि आकार वाली वस्तुएँ ही कार्य कर सकती हैं। ब्रह्म सृष्टि की रचना इत्यादि का कार्य करता है, इसलिये ब्रह्म किसी प्रकार निर्माण अर्थात निराकार नहीं हो सकता। प्रकार किसी प्रकार

क्र जत्तर — आकार जाति का चिन्ह है और जाति उन वस्तुओं

में रहती है, जो एक से अधिक हों। ब्रह्म एक है, इसिलये उसमें जाति नहीं। जब जाति नहीं; तो उसका चिन्ह आकार भी नहीं और यह आवश्यक नहीं कि प्रत्येक सगुण वस्तु साकार भी हो; क्योंकि गुण प्रत्येक साकार व निराकार वस्तु में रह सकते हैं।

प्रश्न — कोई निराकार वस्तु कार्य करती हुई दृष्टिगोचर नहीं होती ; इसलिये निराकार ब्रह्म का जगत् को उत्पन्न करना असम्भव है।

उत्तर — जितना कार्य करता है निराकार ही करता है। शरीर के अंग और यन्त्र इत्यादि जितनो साकार वस्तुएँ हैं, वह सब निराकार के कार्य करने के साधन हैं। क्या जीव साकार है? यदि वह साकार होता, तो निकलता हुआ अवश्य दृष्टि-गोचर होता; क्योंकि जीव भी शरीर के चलाने इत्यादि का कार्य करता है। इसलिये निराकार ब्रह्म भी जगत की रचना इत्यादि करता है।

प्रश्न मन्त्र में जो यह लिखा है कि ब्रह्म जल को वायु में धारण करता है इसका क्या अर्थ है ?

उत्तर वायु, जो बादल इत्यादि जल के परमागुत्रों को इकट्ठा करती है, वह सब ब्रह्म की मदद से ही करती है, नहीं तो जड़ वायु में कुछ भी करने की शिक्त नहीं; क्योंकि परमेश्वर सबसे अधिक बनी है। कुछ मनुष्य यह भी अर्थ निकालते हैं कि प्राण-वायु, जो कि माला के मिण्कों में धागे की भाँति शरीर की प्रत्येक इन्द्रिय इत्यादि में पिरोया हुआ है, वह भी परमात्मा की सहायता से सब कार्य्य कर सकता है नहीं तो प्राण-वायु में भी कोई शिक्त नहीं। माता के गर्भ में यह आत्मा उसकी सहायता से अपने कर्मां को पूरा करता है। तात्पर्य यह है कि परमात्मा की सहायता से अपने कर्मां को पूरा करता है। तात्पर्य यह है कि परमात्मा की सहायता के बिना कोई इन्द्रिय इत्यादि वस्तु काम

नहीं कर सकती । इसी विषय को अगले मन्त्र से और भी पुष्ट करते हैं कि कि कि कि जिल्हा कि कि

### मंत्र-तदेजित तन्नेजिति तद्दूरे तद्दितके। तद्द्रसम्य दसर्वस्य तदु सद्वेस्पास्य बाह्यतः॥५॥

शब्दार्थ—तत् = वह ईश्वर । एजति = चलता है । तत् = वह । त = नहीं । एजति = चलता है । तत् = वह । दूरे = दूर है । तत् = वह । उ=शंकार्थक । अन्तिके = निकट है । तत् = वह । अन्तः = भीतर । अस्य = इस । सर्वस्य = सब जगत् के । तत् = वह । उ = शंकार्थक । अस्य = इस । सर्वस्य = सब संसार के । बाह्यतः = वाहर है ।

बाहर है।

ब्राथ — वह परमात्मा, जिसको एक वस्तु में देखकर दूसरी
बार अन्य वस्तुओं में देखने से मूर्य मनुष्य चलता हुआ जानते
हैं और विद्वान मनुष्य उसको सर्वव्यापक सममकर प्रत्के
स्थान पर विद्यमान देखने पर भी चलने से रहित जानते हैं, मूर्य
लोगों के विचार से बहुत ही दूर है; क्योंकि मनुष्य उसको संसार
के दूर-दूर भागों में खोजने जाते हैं। जब वहाँ पर उसका चिन्ह
नहीं मिलता, तो संसार से बाहर चौथे आकाश, सातवें आकाश,
बैकु ठ, गोलोक, कैलाश, चीर-सागर; तात्पर्य यह है कि बहुत ही
दूर बताते हैं; परन्तु विद्वानों और योगी मनुष्यों के विचार में
उससे अधिक समीप कोई वस्तु नहीं है। जीव आस्मा के अन्दर
बाहर होने से वह बहुत ही समीप है। इसिलये योगी मनुष्य बाहर
से उसके ढूंढने को छोड़कर समाधि के द्वारा अपनी, आक्ष्मा के
अन्दर उसे देखते हैं। वह संसार की प्रत्येक वस्तु के अन्दर
और बाहर विद्यमान है, कोई वस्तु उसको घेर नहीं सकती।

प्रश्न—'चलना' श्रौर 'न चलना' यह परस्पर विरोधी कर्म हैं। वह एक ब्रह्म में कैसे रह सकते हैं ? उत्तर व्यक्ष में चलने का गुण नहीं, किन्तु श्रज्ञानी मनुष्य ऐसा विचार करते हैं ; इसलिये दो विरोधी गुण ब्रह्म में नहीं आते ।

नहा त्र्यात ।

प्रश्न—क्या त्रज्ञानी मनुष्य ही ब्रह्म को चल मानते हैं ?
हमारी बुद्धि में तो मनुष्य ब्रह्म को जगत्कर्त्ता मानते हैं ; उनको
ब्रह्म में चल कर्म मानना पड़ता है।

उत्तर—जगरकर्ता होने के लिये ब्रह्म को चलने की कोई आवश्यकता नहीं, परन्तु वह सर्वव्यापी होने से बिना चले भी सब काय्यों को कर सकता है। यह कहीं नियम नहीं कि किसी कार्य के लिये चलना आवश्यक हो।

प्रश्न—संसार में कोई कार्य बिना चले बनता हुआ नहीं दिखाई देता; इसलिये चल कर्म का होना कार्य्य बनाने के लिये आवश्यक है।

उत्तर क्या चुम्बक पत्थर को, जो लोहे को अपनी ओर खींचता है, इसके लिये चलने की आवश्यकता है; कदापि नहीं। जबिक चुम्बक लोहे को बिना चले खींचता हुआ प्रतीत होता है, तो ईश्वर में कार्य करने के लिये चलने के गुण को आवश्यक समभना भारी भूल है।

प्रश्न ब्रह्म जगत के भीतर तो हो सकता है; जगत के बाहर ब्रह्म कहाँ रह सकता है; इसिलये यह निचार ठीक नहीं कि ब्रह्म जगत के भीतर बाहर विद्यमान है।

उत्तर यदि तुम जगत शब्द के अर्थ को सममते, तो तुम्हें इस आतेप का अवसर ही न मिलता; क्योंकि जगत का अर्थ उत्पन्न होनेवाला और नाश होनेवाला है; जिसको विकृति कहते हैं। संसार में प्रकृति दो प्रकार की हैं—एक प्रकृति दूसरी विकृति। परमात्मा प्रकृति के भीतर व्यापक है और विकृति प्रकृति का एक भाग है, इसलिये परमाध्मा जगत् त्रर्थात् विकृति के भीतर वाहर दोनों त्रोर व्यापक है। है हुएक जान्ती समर्ग

मंत्र-यस्तु सर्वाणि भूतान्यात्मन्येवानु-पद्यति । सर्वभूतेषु चात्मानं ततो न विज्ज-गुप्सते ॥ ६ ॥

शब्दार्थ — यः=जो। तु=तो। सव्वाणि=सब। भूतानि=प्राणियों को। त्रात्मनि=त्रपने में। एव=ही। त्रानुपश्यति=देखता है। सर्वभूतेषु=सब प्राणियों में। च=त्रौर। त्रात्मानम्=त्रपने को। ततः=फिर। न=नहीं। विजुगुप्सते=निन्दित काम करता है।

त्रार्थ - जो मनुष्य प्रत्येक जीव के दुःख को अपना दुःख सममकर, प्रत्येक जीव में अपना पुण्य अर्थात आत्मभाव रखता है, या जो मनुष्य प्रत्येक जीवात्मा और पंच भूतों के भीतर विद्यमान देखता है और सर्व संसार को परमात्मा से छोटा होने के कारण परमात्मा के भीतर प्रतीत करता है; वह मनुष्य कभी पाप कर्म नहीं करता; क्योंकि पाप सदा उस अवस्था में होता है; जबिक स्वार्थ से दूसरों के अधिकार छीनने का विचार लगा होता है। दूसरों के अधिकार छीनने का साहस तब होता है, जब अपने से अधिक बलवन्ती शिक दण्ड देनेवाली न मान ली जाय। जब अपने से अधिक बलवाली शिक दण्ड देनेवाली अनुभूत होती है, तब इस भय से कि अपराध करने के पश्चात दण्ड से सुरिचत रहना बहुत कठिन है और दण्ड से दुःख होता है; दुःख की इच्छा से कोई कर्म नहीं किया जाता। इसिलिये प्रत्येक वस्तु के भीतर परमात्मा को सममने-वाला सनुष्य कभी पाप नहीं कर सकता।

हीत प्रश्न ह केवल पाप से बचने के लिये परमात्मा को सर्व-

व्यापक मानने की कोई आवश्यकता नहीं ; क्योंकि यह कार्ये केवल राज्य के भय से भी चल सकता है। देखो, आज-कल अङ्गरेजी राज्य के प्रबन्ध से पापों की कितनी कमी हो गयी।

उत्तर अल्पज्ञ और एक देश में रहनेवाले जीवात्मा के भय से यह कार्य नहीं चल सकता। इसका प्रत्यन्त प्रमाण आजन्कलें मिलता है। अङ्गरेजी गननेमेण्ट के नियमों में रिशवत लेना अपराध है, परन्तु प्रत्येक न्यायालय के नौकर दोनों हाथों से रिशवत लेते हैं। पुलिस तो रिशवत ले, अपराधियों को बचा, निरपराधियों को प्रायः फाँसी तक दिला देती है। जिस गवर्नमेण्ट के भय से उसके नौकर; जिनका सम्बन्ध रात-दिन अफसरों से पड़ता है, भय न खाकर रात-दिन पाप करते हैं, तो उस गवर्नमेन्ट से डरकर गुप्त प्रकार से पाप करने वाले किस प्रकार पाप से बच सकते हैं। सनुष्य को पाप से बचानेवाला ईश्वर के ज्ञान को छोड़कर और कोई नहीं है।

प्रश्न—यदि राज्य के भय से पाप दूर नहीं हो सकते; तो वेदों में राज्य के नियम और राज्य की आवश्यकता क्यों बतायी है ?

उत्तर-परमात्मा सर्व संसार के भीतर रहकर भी कमों का फल दूसरों के द्वारा दिलाता है; इसलिये राज्य-नियम का उपदेश किया गया। राज्य-नियम को कमों का फल-दाता मानने से ही पाप दूर हो सकते हैं। अहि हो । वह है । वह है ।

प्रश्न इसका क्या कारण है कि राज्य के परिश्रम से पाप की जड़ दूर नहीं हो सकती।

उत्तर—राजा अल्पज्ञ अर्थात् स्वल्प ज्ञानवाला होता है। उसकी शक्ति भी अल्पज्ञ और सीमावाले शरीर पर प्रभाव रखती है। मन और आस्मा पर उसका कुछ भी प्रभाव नहीं क इएक वत

पड़ता। राजा के द्राह से भी शरीर ही क़ैद होता है ; मन क़ैद नहीं हो सकता। पाप की जड़ मन है। इसिलंचे मन से अधिक सूदम परमात्मा ही उसकी नाश कर सकता है।

वापा है वाजान मेरवाना नहा

परन नया शक्ति सूदम में ही होती है ? हम तो यह देखते हैं कि जो अधिक स्थूल वस्तु है, वह अधिक शक्तिवाली है और साधारणतः भी स्थूल वस्तु ही बलवाली देखी जाती है।

उत्तर-शिक सदा सूदम वस्तु में रहती है। जो जिसके भीतर प्रवेश कर सकता है, वही उसको ठीक प्रकार से शुद्ध कर सकता है। उल मिट्टी की अपेद्या सूदम है, वह मिट्टी की दीवार को गिरा सकता है; अग्नि जल को उड़ा सकती है, वायु अग्नि को प्रथक् कर सकती है। इस प्रकार परमातमा, जो सब से सूदम है, वह मन को शुद्ध कर सकता है। अग्ने मंत्र में इसका और भी अनुमोदन किया है—

मंत्र-यस्मिन् सद्वाणि भूतान्यात्मेवाभूहि-जानतः। तत्र को मोहः कः शोकएकत्वमनु पश्यतः॥ ७॥

शब्दार्थ-यस्मन्=जिसमें । सर्वाणि=सब । भूतानि= प्राणियों को । त्रात्मा=स्वयम् । एव=ही । त्राभूत्=हुन्ना। विजानतः=जानता हुन्ना । तत्र=वहाँ । कः=कौन । मोहः=ग्रलती । कः=कौन । शोकः=दुःख । एकत्वम्=एक भाव को । त्रानुपश्यतः= देखते हुए ।

अर्थ—जिस अवस्था में मनुष्य के मन में यह विचार उत्पन्न हो जाता है कि सब जीवात्मा ही हैं और उसी आत्मा ने कर्मों का फल भोगने के लिये यह नाना प्रकार के रूपों को धारण किया है, तो उसको अपने और सब पशुओं के मध्य में कोई अन्तर नहीं प्रतीत होता। ऐसे समय न तो उसे कोई श्रम उत्पन्न होता है, न किसीको सिन्न और किसीको शत्रु ही अनुभव करता है । किन्तु वह सर्व संसार में एकता को अनुभव करता है । । कि लिडिटी एक क्रीएक स्टाह कि

ु प्रश्न क्या सब वस्तुएँ ख्रात्मा से उत्पन्न नहीं हुईं १ यदि हुई हैं, तो सबमें ख्रात्मा के गुण विद्यमान होने चाहियें।

प्रकार — उरपन्न होने से तारपर्य प्रकट होने से हैं। इसी प्रकार सब वस्तुएँ आत्मा के प्रकाश से ही प्रकट होती हैं; परन्तु वह आत्मा का रूप नहीं हो सकतों; जैसे, दोपक के प्रकाश से गृह की सब वस्तुएँ प्रकाशित होती हैं; परन्तु वस्तुओं में दीपक के गुण प्रविष्ट नहीं हो जाते।

प्रश्न-क्या यह अवस्था सबको प्राप्त हो सकती है ?

उत्तर—निःसन्देह, संसार के प्रत्येक जीव का नियत स्थान यही है। जो इसके लिये परिश्रम करता है; वही इस श्रवस्था को प्राप्त कर सकता है। जिस प्रकार कि जो मनुष्य सीधे मार्ग पर चला जाता है, वह नियत स्थान पर पहुँच जाता है; परन्तु जो मनुष्य थोड़ी दूर चलकर बैठ जावे या उलटी राह पर चले, तो नियत स्थान पर नहीं पहुँच सकता। इसलिये जो साधनों को ठीक-ठीक करता है, वह श्रात्मा की शान्ति प्राप्त कर सकता है।

प्रश्न इस नियत स्थान पर जाने के साधन क्या हैं ?

ज्य तक ठीक ठीक ज्ञान नहीं, तब तक ठीक ठीक कर्म नहीं हो सकता, जब तक ठीक ठीक कर्म नहीं हो सकता, जब तक ठीक ठीक कर्म नहीं ; उपासना नहीं हो सकती और जब तक उपासना नहीं, तब तक उसके गुणों को भले प्रकार श्रपने श्रात्मा में श्रनुभव नहीं कर सकते। प्रश्न-सब मनुष्य कर्म उपासना श्रीर ज्ञान बताते हैं श्रिथीत कर्म को पहला, उपासना को दूसरा श्रीर ज्ञान को श्रिक्त साधन बताते हैं। इसिलये तुम्हारा कहना किस प्रकार ठीक माना जाय, क्योंकि सब विद्वानों की सम्मति के विरुद्ध है।

उत्तर हमारा कहना सब महाश्माओं के विरुद्ध नहीं; किन्तु वेदों और सृष्टि-नियम के अनुकूत है; जिसके लिये बहुत से प्रमाण हैं। प्रथम ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेद से मिलता है, क्योंकि ऋचा ऋग का अर्थ स्तुति है, जिससे कान प्राप्त करके यजुर्वेद के अनुसार कर्म करने का उपदेश मिलता है और साम से उपासना का ज्ञान होता है। दूसरे तीनों आश्रमों के क्रम से भी ज्ञान होता है। दूसरे तीनों आश्रमों के क्रम से भी ज्ञान होता है। क्योंकि ब्रह्मचय आश्रम में शिचा के द्वारा ज्ञान और शेष आश्रमों में कर्म इत्यादि होते हैं। तीसरे वर्णों के अनुक्रम में भी ब्राह्मण अर्थात ज्ञानवाले को पहले बताया है। संत्तेपतः जहाँ तक विचार किया जा सकता है, यही प्रतीत होता है कि पहले ज्ञान और उसके पश्चात कर्म और उपासना होनी चाहिये। जब से ज्ञान को छोड़कर पहले कर्म और उपासना का स्थान नियत किया, तब ही से अविद्या का अंधकार फैल गया।

प्रश्न ज्ञान से पहले कर्म मानने में क्या-क्या दोष हैं ?

उत्तर — प्रथम तो प्राकृतिक नियम के विरुद्ध है; क्योंकि प्रकृति का नियम है कि मनुष्य आँख से देखकर चलता है न कि चलकर देखता है। दूसरे यदि बिना ज्ञान के कर्म को ठीक मान लिया जाय, तो अधर्म और धर्म के कर्मों में पहिचान न होगी। इसलिये ज्ञान के द्वारा धर्म के कर्मों को जानकर उसके अनुसार कार्य करना चाहिये। अब परमात्मा के ज्ञान का उपदेश करते हैं।

मंत्र-स पर्यगाच्छुक्रमकायमव्रणमस्नाविर

थ्रेशुद्धमणापविद्धम् । कविर्मनीषी परिभूः स्वयम्भूयीथातथ्यतोऽर्थान् व्यद्धाञ्छादवतीभ्यः समाभ्यः ॥ = ॥

शब्दार्थ— सः=वह ईश्वर । परि=चारों श्रोर से ।
श्रात्=विद्यमान है । श्रुक्रम्=संसार को उत्पन्न करने वाला ।
श्रकायम्=शरीर रहित । श्रव्रणम्=व्रणों से रहित । श्रद्भाविरम्=नस नाड़ियों के बन्धन में न श्रानेवाला । श्रुद्धम्=पवित्र ।
श्रपाप-विद्धम् =पापों से न व्धनेवाला । किंवः=ज्ञानी । मनीषी=
मन के श्रन्तर्गत भावों को जाननेवाला । परिभूः = सर्व व्यापक ।
स्वयम्भूः = श्रज्ञन्मा । याथातथ्यतः = ठीक-ठीक । श्रर्थान=वस्तुश्रों
को । व्यद्धात्=भले प्रकार उपदेश करता है । शाश्वतीभ्यः
समाभ्यः=हमेशा रहनेवाले जीवों के लिये।

युर्थ—वह परस्मात्मा, जिसकी आज्ञानुसार कर्म करने से मनुष्य दुःख से छूट जाता है, सर्व-व्यापी है। उसका न कोई एजेएट है न सांसारिक राजाओं के समान मन्त्री, जागीरदार और सैनिक हैं। इन सबकी आवश्यकता तो एक देशी और शरीर-धारी के लिये होती है। परमात्मा शरोर रहित है और शरीर-धारी न होने के कारण घाव इत्यादि से रहित है। वह किसी प्रकार भी ज्ञत-विज्ञत हो नहीं सकते, क्योंकि उनके शरीर और नाड़ियों का बन्धन ही नहीं। वह सब प्रकार की अशुद्धताओं से रहित होने के कारण शुद्ध हैं; क्योंकि अशुद्धताओं से रहित होने के कारण शुद्ध हैं; क्योंकि अशुद्धताओं से रहित होने के कारण शुद्ध हैं; क्योंकि अशुद्धताओं से रहित होने के कारण शुद्ध हैं ; क्योंकि अशुद्धता सदा स्थूल पदार्थों में प्रवेश करती है। परमात्मा सब से अधिक सूद्धम है; इसलिये वह तीनों काल में शुद्ध है और पाप के फल (दुःख) से भी रहित है; क्योंकि परमात्मा की आज्ञा के विरुद्ध चलने का नाम पाप है। वह अपने विरुद्ध

कभी नहीं चलते और वह सर्वज्ञ होने से प्रत्येक भेद को, जो जीवों की दृष्टि से छिपा हुआ है. जानते हैं। प्रत्येक वस्तु का उन्हें ज्ञान है, प्रत्येक मन के अन्तर्गत भाव उनको ज्ञात हैं, क्योंकि संसार में ना विज्ञान के कार्य करने से जीवों को हानि पहुँचती है। इसलिये परमात्मा ने प्रत्येक वस्तु का ठीक ठीक ज्ञान जीवों के सुख और शान्ति के निमित्त उपदेश किया है।

प्रश्न-परमात्मा ने किस प्रकार जीवों को ज्ञान का उपदेश किया है और ज्ञान कौन सा है ?

उत्तर वह ज्ञान वेदों में है, जिसको जीव की मुक्ति प्राप्त करने के लिये परमास्मा ने उपदेश किया।

प्रश्त निराकार परमात्मा किस प्रकार वेदों की रचना और उसका उपदेश कर सकता है, क्योंकि उपदेश करना वाणी से हो सकता है और जिसके वाणी न हो, वह किस प्रकार उपदेश कर सकता है। किसी किसी अवसर पर शरीर की इन्द्रियादि से ही उपदेश किया जा सकता है; परंतु जिसके शरीर न हो, वह किस प्रकार उपदेश कर सकता है। इसलिये निराकार का वेदों के द्वारा उपदेश करना नितान्त असम्भव है।

उत्तर - शरीर और जिह्ना केवल बाहरवालों की उपदेश करने के हेतु आवश्यक हैं। जो हमारे अन्दर है, वह हमको बिना शरीर और जिह्ना के उपदेश कर सकता है। जैसे, जब किसी मनुष्य का मन बुरे कार्य की ओर जाता है, तो आत्मा उसे भय, लजा और शंका उत्पन्न कराके रोकने का उपदेश करती है अर्थात यह विचार उत्पन्न होता है कि सम्भव है कि कोई देख ले, तो क्या होगा और सफलता हो अथवा नहीं। इस प्रकार जो सबके मीतर विद्यमान है; उसको उपदेश के शरीर की आव-श्यकता नहीं। प्रश्न-निराकार विना शरीर के जगत को कैसे बना सकता है, क्योंकि हर एक वस्तु के बनाने के लिये हाथ-पाँव की ग्रावश्यकता है। यदि हाथ-पाँव ग्रीर यंत्र न हों, तो यह नाना प्रकार का जगत किस प्रकार बन सकता है।

उत्तर हाथ-पाँव या यंत्र की आवश्यकता भी एक देशी को होती है। जो सर्व-व्यापी हो उसे हाथ-पाँव इत्यादि किसी त्रंग की त्रावश्यकता नहीं। पेड़ों पर भिन्न-भिन्न प्रकार की चित्र-कारी हाथ-पाँव के बिना बन जाती है, फूलों की पंखड़ियाँ, फूलों का रूप, मनुष्य का शरीर ; संनेपतः लाखों वस्तुएँ विना हाथ-पाँच के बनी हैं; जिससे प्रतीत होता है कि बिना हाथ पाँच के बनना संभव है। केवल एक देशी जीवात्मा को हाथ-पाँव की त्रावश्यकता होती है। सर्व-व्यापी परमात्मा को बनाने के लिये हाथ-पाँव इस्यादि किसी यंत्र की आवश्यकता नहीं। हाथ-पाँव वाला सब कामों को नहीं कर सकता, क्योंकि कोई ऐसा मनुष्य प्र<mark>तीत नहीं होता, जो परमाग्रा को पकड़ सके श्रौर न इस</mark> समय तक कोई ऐसा यंत्र विद्यमान है जिसके द्वारा परमारा को पकड़ सकें। परमाणु के देखने-योग्य भी कोई सूदमवी त्रण यंत्र (खुर्दबीन) इस समय तक नहीं बनी ; जिससे प्रतीत होता है कि सृष्टिकर्ता वही हो सकता है कि जिसके हाथ-पैर व शरीर न हो ; किन्तु वह परमागु से अधिक सूदम श्रीर सर्वव्यापी हो।

मंत्र-अन्धन्तमः प्रविशन्ति येऽविद्यामुपास-ते। ततो भूय इव ते तमो य उ विद्यायार्थः रताः ॥ ६ ॥

शब्दार्थ - श्रन्धम् = घोर । तमः = श्रन्धकार में । प्रविशन्ति = प्रवेश करते हैं । ये=जो लोग । श्रविद्याम् = श्रविद्या की ।

उपासते=उपासना करते हैं। ततः=उससे । भूयः=अधिक । इव=समानता सूचक अध्यय। ते=वे। तमः=अन्धकार को। य=जो । उ=शंकावाचक अध्यय। विद्यायाम्=विद्या में। रतः=लगे हुए हैं।

प्रश्न जो मनुष्य अज्ञानी हैं, वह तो अज्ञान के कारण जीवात्मा के प्राकृतिक ज्ञान के विरुद्ध हैं। यदि वे गिरी हुई अवस्था को प्राप्त हों, तो ठीक है; परन्तु विद्या में लगे हुए मनुष्य उससे नीची अर्थात् गिरी हुई अवस्था को प्राप्त करें, यह नितान्त अँधेर नगरी है।

उत्तर-पहले इस बात को सोचना चाहिये कि गिरी हुई अवस्था क्या है ? जहाँ तक अन्वेषण से पता लगा है, यही प्रतीत होता है कि जितना अधिक दुःख होगा उतनी ही गिरो हुई अवस्था होगी। अब प्रश्न यह उत्पन्न होता है कि दुःख क्या वस्तु है ? उत्तर यह मिलता है कि स्वाधीनता का न होना या आवश्यकता का होना श्रोर उसके दूर करने की सामिश्री का न होना ही दुःख है। अब जितनी आवश्यकता बढ़ती जायगी, उतनी ही उसके पूरा करने की सामित्री उपस्थित होगी, तो सुख होगा और यदि पूरा करने की सामित्री न होगी, तो भारी दुःख होगा; क्योंकि अज्ञानी मनुष्य आवश्यकता रखते हैं, परन्तु पूरा करने की सामग्री नहीं रखते। इसलिये उनको दुःख होता है। जो मनुष्य प्राकृतिक विद्या उपार्जन करते हैं; उनकी आवश्यकतायें बहुत ही बढ़ जाती हैं ; इसलिये न तो वह कभी परी हो सकती हैं और न उनका दुःख दूर हो सकता है। यदि इसकी तुलना करें कि अज्ञानी अधिक दुखी होते हैं या प्राकृत-विद्या के विद्वान ; तो किसी गाँव के निवासी और किसी नगर के निवासी के जीवन से परिणाम निकल आवेगा। गाँव का निवासी स्वस्थ और नगर का निवासी रोग-ग्रस्त होगा।

गाँववाला जिस निश्चिन्तता से खेत में सोता है, नगरवालों को वह निद्रा कभी स्वप्न में भी प्राप्त नहीं होती।

निहा प्रश्न सब मनुष्य तो श्रविद्या का श्रर्थ कर्म काएड श्रीर विद्या का श्रर्थ ज्ञान-कांड लेते हैं। तुमने यह मन माने श्रर्थ कहाँ से निकाल लिये; क्योंकि विद्या का श्रर्थ प्राकृतिक विद्या करना किसी प्रकार ठीक नहीं हो सकता।

उत्तर—जिन मनुष्यों ने स्वयं कुछ नहीं विचारा, केवल वेदान्तियों के अथों को लेकर कर्म-कांड को अविद्या बता दिया और संसार से विरक्षः सांसारिक कर्मों को छोड़, समाधि करनेवालों के। विद्या के उपासक, दुःख अविद्या के उपासकों से भी नीचे गिरा दिया, यह उनके विचार का फल है। संसार में विद्या तीन प्रकार की होती हैं—अविद्या, विद्या, सत् विद्या; मिथ्या ज्ञान, व्यवहारिक ज्ञान और पारमार्थिक ज्ञान। इसके अनुसार मनुष्य भी तीन प्रकार के होते हैं—पामर, विषयी, मुमुज । अविद्या की उपासना करनेवाले पामर और विद्या की उपासना करनेवाले विषयी और सत् विद्या की उपासना करने वाले मुमुज कहलाते हैं। परमात्मा ने इस वेद्या से अच्छा समक्षते हैं, यह उनका प्रमाद है। यदि वह विद्या से बढ़कर सन् विद्या के। न प्राप्त करेंगे, ते। उनके। अविद्या के उपासकों से अधिक दुःख होगा।

मंत्र-अन्यदेवाहुर्विद्यया ऽन्यदाहुरविद्यया । इति शुश्चम धीराणां ये नस्तदिचचक्षिरे ॥ १०॥

शब्दार्थ – अन्यत् = श्रीर । एव = ही । श्राहुः = बताते हैं। विद्यया=विद्या से । अन्यत्=श्रीर । श्राहुः = बताते हैं। श्रविद्यया= श्रविद्या से । इति चयह । शुश्रुम=सुनते हैं । धीराणाम्=धीरा का । ये=जा । नः=हमारे लिये । तत्=उसे । विचचित्तरे=उपदेश करते हैं ।

अर्थ सर्व साधारण मनुष्य अविद्या की उपासना अर्थात् अज्ञानता का और ही परिणाम बताते हैं और प्रकृति विद्या अर्थात् व्यवहारिक ज्ञान का और ही फल बताते हैं अर्थात् जो काम पामर मनुष्य करते हैं उनके परिणाम और होते हैं और जो कर्म मनुष्य करते हैं, उनका फल दूसरा होता है। इस प्रकार हम सब अपने पुरुषाओं से उपदेश लेकर जानते चले आये हैं। इस मंत्र का अर्थ यह है कि प्रत्येक उपदेष्टा का कर्तव्य है कि वह अपने शिष्यों को विद्या, अविद्या और सत् विद्या का पृथक्ष्य फल बता दे, जिससे शिष्य धोके से दुःख न उठायें।

मंत्र-विद्याञ्चाविद्याञ्च यस्तहे दो भयशं सह। आविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययाऽमृतमद्गुते॥११॥

शब्दार्थ—विद्याम=विद्या के। च=श्रौर । श्रविद्याम्=श्रविद्या के। । यः=जे। । तत्=वह । वेद=जानता है । उभयम्=दोनों के। । सह=साथ । श्रविद्यया=श्रविद्या से । मृत्युम = मौत ना। तीर्खा=पार करके । विद्यया=विद्या से । श्रमृतम्=मोत्त के। । श्रश्तुत=प्राप्त होता है।

त्रर्थ जो मनुष्य विद्या त्रर्थात् व्यवहारिक ज्ञान या अनुभव विद्या को ; श्रीर श्रविद्या श्रर्थात् मिथ्या ज्ञान या विपरीत ज्ञान को एक साथ श्रर्थात् देनों को समान सममते हैं श्रथवा जिस प्रकार श्रविद्या दुःख का कारण है उसी प्रकार श्रविद्या के कारण है ; यह जानते हैं, वह श्रविद्या के त्याग देने से मृत्यु श्रर्थात् श्रज्ञान से वच जाते हैं श्रीर श्रनुभव-विद्या के त्याग देने से इन्द्रियों के विकारों से पृथक होकर समाधि या मुक्ति रूप श्रमृत के। प्राप्त करते हैं।

प्रश्न अविद्यालके छोड़ने को प्रत्यु से तरका क्यों कहा ह कि उत्तर--जीवन के विरुद्ध अवस्था का जनाम मृत्यु है और जीवारमा चैतनय अर्थात् ज्ञानवाला और कर्म करने में स्वतंत्र है। जब अविद्या के कारण जीव का ज्ञान दव जाता है और वह अपने आपको स्वतंत्रता के स्थान में प्रत्येक वस्तु के आधीन अनुभव करता है, तो उसको वह अवस्था मृत्यु प्रतीत होती है; श्रीर मृत्यु भी उसी दशा का नाम है, जब जीव कर्म करने में असमर्थ हो जाता है। बस जब जीव अविद्या से पृथक् हो जाता है, तो वह किसीके आधीन नहीं रहता; इस कारण वह मृत्यु से छूट जाता है। हार प्रतिप्रकार । हिन्हें के का उपदेश क्यों किया है ? का उपदेश क्यों किया है ?

इतर - विद्या या व्यवहारिक ज्ञान तभी तक रहता है, जब तक इन्द्रियाँ अपने अपने विषयों के भोगने का कर्म करती हैं। जब तक इन्द्रियाँ विषयों में फॅसी हैं, तब तक मुक्ति हो ही नहीं सकती। इस कारण विना विद्या के छूटे मुक्ति का आनन्द

मिलना असम्भव है। का अर्थ व्यवहारिक ज्ञान न लें, तो बिना विद्या के मुक्ति किस प्रकार प्राप्त होगी ? इस दशा में विद्या और अविद्या को एक मानना नितान्त अनुचित होगा।

उत्तर-विद्या का कोई अर्थ न लिया जावे, तो भी विद्या को पृथक् करने से ही मुक्ति होगी। जिस प्रकार एक मनुष्य नदी के पार जाना चाहता है, तो नदी से पार जाने का साधन नाव होतो है; परन्तु जब तक मनुष्य नाव में बैठा है, तब तक नदी के बीच में है, पार नहीं और जिस समय नाव को भी छोड़ देगा तब पार होगा। इस प्रकार विद्या भी मुक्ति का साधन है, परन्तु जब तक इस साधन से पृथक् न हो जावें, तब तक मुक्ति-सुख का मिलना असम्भव है। इसी प्रकार विद्या और अविद्या देानों प्रकार के ज्ञान से पृथक् होने पर मुक्ति मिलती है। इस कारण भोज्ञ के चाहने वालों की संसार के प्रत्येक पदार्थ की स्याज्य समझना चाहिये। किसी वस्तु में आत्मा की फँसाना नहीं चाहिये।

मंत्र-अन्धन्तमः प्रविशन्ति ये उसम्भूति-मुपासते । ततो भूय इव ते तमो य उ सम्भूत्यार्थुरताः ॥१२॥

शब्दार्थ — श्रन्धम्=घोर । तमः=श्रंधकार में । प्रविशन्ति= प्रवेश करते हैं। ये=जा । श्रसम्भूतिम्=श्रनादि प्रकृति की । उपासते=उपासना करते हैं। ततः=उनसे । भूय इव=ज्यादह। ते=वे। तमः=श्रन्धकार में प्रवेश करते हैं। ये=जा। उ=शंका में। सम्भूत्याम्= प्रकृति जन्य कार्यों में। रताः=लगे हुए हैं।

श्रथं—ने। मनुष्य श्रज्ञानता से कारण रूप के। ईश्वर सममकर उसकी उपासना से सुख की इच्छा करते हैं, वह बहुत ही श्रज्ञान के श्रन्थकार में फँसकर श्रपने श्रापको दुखी देखते हैं। यद्यपि दुःख-सुख जीवारमा का धर्म नहीं, किन्तु मन का धर्म है; परन्तु श्रज्ञानी मनुष्य, जिनकी बुद्धि प्रकृति की उपासना से विगड़ जाती है, मन के धर्म श्रपने में श्रनुभव करते हैं। प्रकृति के उपासक इतने श्रज्ञानी है। जाते हैं कि उनके। श्रपना ज्ञान भी नहीं रहता श्रीर वे मनुष्य जे। प्रकृति के। ईश्वर सममकर उसकी उपासना से सुख की इच्छा करते हैं, वह उनसे श्रधिक बुरी श्रवस्था में पहुँच जाते हैं।

गार्ट प्रश्त—कारण प्रकृति के उपासक कीन मनुष्य हैं ? 📁 🦟 🎓

्र उत्तर → जितने नास्तिक मनुष्य, जो केवल प्रकृति से जगत् की उत्पत्ति मानते हैं, वह सब प्रकृति के उपासक है। उनको सांसारिक विषय-भोग के अतिरिक्त कोई काम अच्छा नहीं प्रतीत होता। वह आत्मा के। प्रकृति के एक विशेष विधान का प्रभाव रूप सममते हैं ; मानों उनके। अपनी सत्ता का भी ज्ञान नहीं रहता।

प्रश्न-कार्य प्रकृति के उपासक कौन मनुष्य हैं ?

उत्तर-मूर्त्ति-पूजक, धन-पूजक इत्यादि जितने मनुष्य हैं, वह सांसारिक वस्तु र्था से सुख की इच्छा करते हैं, वह सब कार्य प्रकृति के उपासक हैं।

प्रश्न—न ते। मूर्ति-पूजक ही मूर्ति को ईश्वर मानते हैं और न धन-पूजक हो धन का ईश्वर मानते हैं; इस कारण यह प्रकृति का ईश्वर माननेवाले नहीं हैं।

उत्तर—जो मनुष्य ईश्वर की उपासना करते हैं, वह किस कारण करते हैं, केवल आनन्द अर्थात् सुख की इच्छा से। प्रकृति सत् है; जीवाश्मा सत् चित् है; परमाश्मा सन्-चित् आनंद है। जीव में आनन्द का अभाव है और उसे आनन्द की इच्छा भी है, इस कारण वह आनन्द-स्वरूप परमाश्मा को उपा-सना रुचि से करता है। अब जो मनुष्य प्रकृति से उत्पन्न हुए द्रव्यों को सुख का साधन समक्ते हैं, वह वास्तव में धन के। परमेश्वर समक्ते हैं; क्योंकि बिना सुख की इच्छा के मनुष्य किसी वस्तु की उपासना नहीं कर सकता; और जिसकी उपा-सना सुख के लिये की जाय, वही परमेश्वर है।

#### ं मंत्र-अन्यदेवाहुः सम्भवादन्यदाहुरसंभवात्। इति शुश्रुम धीराणां ये नस्तदिचचक्षिरे॥ १३॥

शब्दार्थ— अन्यत् = अौर्। एव = वही फल । आहु:= बताते हैं। असम्भवात्=कार्य जगत् से। अन्यत्=और ही। आहु: = बताते हैं। असम्भवात् = प्रकृति से। इति = यह। शुश्रम = पुनते हैं। धीराणाम् = धीर पुरुषों से। ये = जो। नः = हमारे लिये। तत् = उसे। विचचित्ररे=बिचार कर निर्णय कर गये हैं। अर्थ जो मनुष्य कार्य जगत् की उपासना करते हैं; उनके। दुःख से मिला हुआ चिएक सुख कभी-कभी मिलता है, और दुख तो सदैव बना रहता है। वह मन्द बुद्धि होकर जन्म-मरण के बन्धनरूप संसार-सागर में डुबिकयाँ खाता रहता है, ऐसा विद्वान लोग कहते हैं। जो जड़ रूप कारण की उपासना करता है, वह प्रकृति में लीन हो जाता है, ऐसा विद्वानों से हम सुनते आये हैं। तास्पर्य यह कि प्रत्येक मुक्ति के चाहनेवाले का कर्तव्य है कि विद्वानों से कार्य जगत् और कारण की उपासना के परिणामों के। पृथक्-पृथक् ज्ञात करने का परिश्रम करे और विद्वान मनुष्य उनके। यथार्थ ज्ञान उत्पन्न करावें, जिससे वे मुक्ति के मार्ग के। अनुभव करके उस पर चल सकें।

#### मंत्र—संभूतिश्व विनाइां च यस्तहेदो भयशंसह विनाइोन मृत्युं तीर्त्वा संभूत्याऽमृतमइनुते॥१४॥

शब्दार्थ—सम्भृतिम् = कार्यं जगत् के। च = छौर । विना-शम् = सूद्रम कारण जगत् के। यः = जो। तत् = इन। उभयम् = देानें। के। वेद = जानता है। सह = साथ। विनाशेन = सूद्रम कारण जगत् से। मृत्युम् = मौत के।। तीर्त्वा = तर के। सम्भृत्यः = कार्य जगत् से। श्रमृतम् = मोच के।। श्रश्तुते = प्राप्त होता है।

श्रथं—पिछले मन्त्र में यह बतलाया गया है कि कार्य जगत् की उपासना से यह फल होता है; कारण की उपासना से यह होता है और यह प्रकट हो गया कि दोनों प्रकार की उपासना से मुक्ति नहीं हो सकती; क्योंकि जीव के। जिस श्रानन्द की श्रावश्यकता है, कार्य कारण रूप प्रकृति उससे रहित है। जिस बस्तु में जो। गुण नहीं है, उसकी उपासना से वह गुण किस प्रकार प्राप्त हो। सकता है। जैसे किसी मनुष्य के। गर्मी ने सताया है। श्रीर वह उससे बचने के लिये श्राप्त की उपासना

करे अर्थात अग्नि के निकट बैठे, ता उसकी उप्णता वह जायगी, किसी प्रकार कम नहीं होगी। जीव का अल्पज्ञता के कारण दुःख होता है और वह उससे छूटने के लिये अज्ञानी प्रकृति की उपासना करेगा, ते। उसका ज्ञान बढ़ने के स्थान में कम होकर श्रीर भी दुःख के। बढ़ा देगा। इस कारण प्रकृति की उपासना से मुक्ति का निषेध करके अब मुक्ति का कारण बताते हैं। जा मनुष्य मरण के नियमें। श्रीर उनके कारणों के। यथार्थ प्रकार से साथ-साथ जानता है अर्थात् इस बात के। समभता है कि जन्म-मरण शरीर की दशाएँ हैं और जा उत्पन्न होता है उसका नाश होना आवश्यक है; इसलिये शरीर की इच्छाओं के। जा अपने से पृथक् समभता है; वह जन्म-मरण के बन्यन के दुःख से छूटकर शरीर की विद्यमानता में ही मुक्ति की दशा के। पहुँच जाता है। वह इस शरीर में रहते हुए मुक्ति-सुख का भागता है; मानों यह मन्त्र बताता है कि मृत्यु के पश्चात् ही मुक्ति नहीं हे।ती, जिससे नास्तिकों का मुक्ति की सत्ता से इनकार करने का अवसर मिल सके। परमात्मा ने ऐसे नियम बना दिये हैं कि जिससे मनुष्य-जीवन में ही मुक्त हे। कर मुक्ति में दूसरें। की श्रद्धा उत्पन्न कराने का कारण है। सके । प्रत्येक मनुष्य की यह विचार रखना चाहिये कि जिसको जीवन में मुक्ति न हो जावे, ता मृत्यु के पश्चात् भी उसकी मुक्ति किसी प्रकार नहीं हो सकती।

#### मंत्र-हिरणमयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् तत्त्वम्पूषत्रपावृणु सत्यधमीय दृष्टये ॥ १५ ॥

शब्दार्थ — हिरण्मयेन=चमकीले। पात्रेण=बर्तन या ढक्कन से। सत्यस्य=सत्य का । अपिहितम्=ढका हुआ है। मुखम्=मुख। तत्=उसे। त्वम्=तू। पूषन्=उन्नति चाहनेवाले जोव। अपावृगु= खोल। सत्यधर्माय=सत्य धर्म के। दृष्टये=दिखाने के लिये।

अर्थ-चमकीली वस्तुओं की इच्छा के ढकने से सस्यता का सुख दका हुआ है। यदि तुम अपनी उन्नति की इच्छा रखते हो, तो जब तक सत्य का ज्ञान न हो जाय, तब तक सत्यता पर श्राचरण नहीं हो सकता और जब तक आचरण न हो तब तक उन्नति नहीं हो सकती। इस ढकने को उठा दो अर्थात चमकीली वस्तुत्रों की इच्छा को छे।इ दे। । इस मन्त्र का तास्पर्य यह है कि जिस मनुष्य के हृद्य में चमकीली वस्तुओं की इच्छा हो, वह कभी सत्यता से जीवन नहीं व्यतीत कर सकता। चमकीली वस्तुओं में लोभ और काम होता है और लोभी और कामी पुरुष किसी दशा में विश्वासनीय नहीं हो सकता। आज कल जितनी बुराइयां दृष्टिगोचर होती हैं, वह सब इन्हीं चमकीली वस्तुत्रों के कारण हैं। यदि केाई न्यायालय में मिथ्या बालता है, ता चमकोलो वस्तुत्र्यां के लोभ से; यांद् कोई भूठों बही या दस्ताबेज बनाता है, ता चमकोली वस्तुत्रों की इच्छा से ; यदि चार चारी करता या डाकू डाका मारता है, ता चमकोली वस्तुत्रों की इच्छा से ; संदोपतः जितनी बुराइयाँ संसार में फैली हुई हैं, सबका कारण चमकीली वस्तुओं की इच्छा है। यदि संसार से यह इच्छा उठ जाय, ता प्रत्येक मनुष्य सत्यता पर त्राचरण करने लग जाय। संचेपतः मनुष्य का माज्ञ से दूर रखने वाली और दिन-रात दुःख-समुद्र में डुवानेवाली केवल यही चांडालिनी इच्छा है और जब तक मनुष्य इस इच्छा से पृथक नहीं हा जाता, तब तक दुःखों से छुटना और उन्नति करना श्रसम्भव है।

मंत्र-पूषक्रेकर्षेयम सूर्य प्राजापत्यव्यूहरदमीन् समृह। तेजो यत्ते रूपङ्कल्याणतमन्तत्ते पद्यामि योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि ॥ १६॥ शब्दार्थ--पूषन=उन्नति करनेवाला। एकर्षे = वेद्ञ। यम= न्यायकारी। सूर्य=अन्तर्यामी प्रकाशक। प्राजापस्य=संसार-रच्चक। व्यूह=हमसे दूर कर। रश्मीन्=िकरणें। समूह:=कुल। तेजः=तेज। यत्=जो। ते=तेरा। रूपं=रूप। कल्याणतमम्= कल्याण देनेवाला। तत्=वह। ते=तेरा। पश्यामि=देखता हूँ। यः=जो। सः=वह। असौ=यह। पुरुषः=व्यापक जीवास्मा या परमारमा। सः=वह। श्रहम्=मैं। श्रह्मि=हूँ।

श्रथं—हे वेद के जानेवालों में सबसे श्रेष्ठ परमारमन्! आप सबके अन्तर्यामी प्रेरणा करनेवाले, सूर्य के समान प्रकाशवाले, सब दुखों से मुक्ते पृथक् करके मुख का रास्ता दिखानेवाले, अपने तेज की हम पर फैलाइये। आपका सबसे अधिक कल्याण करनेवाला जी स्वरूप है, जिससे प्राणियों की ऐसा आनन्द मिलता है कि उससे बढ़कर या उसके तुल्य आनन्द कहीं नहीं मिलता; हम समाधि के द्वारा उस आनन्द की देख सकें। ऐसी विद्या हमें दान काजिये, जिससे हमकी प्रकट ही जाय कि हम पुरुष अर्थात् विकारों से हमारा कोई सम्बन्ध नहीं।

मंत्र-वायुरिन छममृतमथदं भस्मान्तथ्र इारीरम् । ओं कतो स्मर् कृतथ्रस्मर कतो स्मर कृतथ्र समर् ॥ १७॥

शब्दार्थ — वायु:=हवा । त्रानिलम्=त्रापसे मिली हुई शकि । त्रमृतम्=मरने से रहित। त्रथ=उपरान्त । इदम्=यह । भरमान्तम= जिसके त्रान्त में भरम ही शेष रहे ऐसा । शरीरम=शरीर है । त्रोदम=ईश्वर । कता = संकल्प करनेवाले । स्मर = याद कर । कृतम्=किये हुए कर्मों का । स्मर=याद कर । (शेष पदों का ऋर्थ इसी प्रकार ) ।

अर्थ वायु और अग्नि से मिली हुई शक्ति अर्थात प्राण

अगेर मृ यु से रहित अर्थात् जीवास्मा के निकल जाने के पश्चात यह शरीर भस्म हो जाने वाला है। जब तक इसमें प्राणा हैं, तभी तक भूख प्यास और प्रत्येक प्रकार के चेटायें होती हैं और जब तक इसके भीतर जीवारमा रहता है। तभी तक ज्ञान रहता है और जब प्राण और जीवात्मा निकल गये, तब वह शरीर किसी कार्य के योग्य नहीं रहता। वह सम्बन्धी, जो पहले इसकी रहा के निमित्त हजारों प्रकार का परिश्रम करने के लिये उद्यत रहते थे, जो छोटी सी खराबी को भी न देख सकते थे, जहाँ कुछ भी मिट्टी लग जाती थी, वहाँ घोने-पोंछने का प्रबन्ध करते थे ; जब प्रांग और जीव निकल गया, तो वह स्वयं अपने हाथों से लकड़ी लगाकर उसमें आग डाल इस शरीर को भस्म कर देते हैं। इस कारण है कर्म करनेवाले मनुष्य ! तृ त्रोदेम् नासी परमात्मा को स्मरण कर, जिससे तेरी ज्ञान-शक्ति बढ़ कर तुमको मोच के रास्ते का अधिकारी बना सके। तुम आस्मिक बल के हेतु बल देनेवाले को याद करो श्रीर श्रपने किये हुए पुराने कों। बाद करो, जिससे तुम्हें दुः खों से खूटने का मार्ग मिल सके। तासर्य यह है कि इस रारीर को नाश होनेवाला समभकर आस्मिक बल देनेवाले परमात्मा की उपासना करनी चाहिये; जिससे मनुष्य की आत्मा वल पाकर संसार की कुरीतियों और इन्द्रियों की इच्छा का सामना करती हुई नियत स्थान पर पहुँच सके।

मंत्र-अग्ने नय सुपथा राये अस्मान् विद्वानि देव वयुनानि विद्वान् । युयोध्यस्मज्जहुराणमेनो भूयिष्ठान्ते नम उक्तिं विधेम ॥ १८॥

शब्दार्थ-अन्ते=प्रकाश स्वरूप परमेश्वर । नय=ले चला। सुपथा=अच्छे रास्ते से । राये=ऐश्वर्य या कल्याण के लिये । अस्मान्=हमें । विश्वानि=सब। देव=दिन्य गुण युक्त। वयुनानि=कर्मां को। विद्वान=जाननेवाला। युयोधि=दूर कर। अस्मत्=हमसे। जहुराणम् = बुरे और अधर्म के कार्य। एनः = पापों को। भूयिष्ठाम् = बहुत । ते = तेरी। नम उक्तिम् = नमस्कार की बाणियों को। विधेम = कहते हैं।

अर्थ—हे प्रकाश स्वरूप परमात्मान्! आप हमको मोच के रास्ते पर चलाइये। हे हमारे कर्मी के जाननेवाले, सर्व जगत् में व्यापक परमात्मन्! आप हमें कुटिल अर्थात् बुरे कर्मी से पृथक् की जिये। हम बारम्बार आपसे नम्न होकर प्रार्थना करते हैं कि हमारे हृद्यों को पापों से हटाकर मोच-मार्ग पर चलाइये। इसका तात्पर्य यह है कि परमात्मा की सहायता के विना कोई मनुष्य आत्मिक, लाभदायक और निषद्ध बातों का ठीक ठीक हान नहीं रखता और जिसको ज्ञान न हो. वह उसे पूरा किस प्रकार कर सकता है। इसलिये मोच के निमित्त परमात्मा से प्रार्थना करनी चाहिये कि हमको सत्-असत् का विचार करने वाली बुद्धि का दान दें; जिससे हम बुरो बातों को, जो मुक्ति के लिये आवश्यक हैं, ज्ञान प्राप्त करायें, जिससे हम उनको कार्य-रूप में लाकर अपनी आत्मा की शान्ति की सीढ़ी पर पहुँच सवें।

अभिम् शान्तः ! शान्तः !! शान्ति !!!

प्रज्य-क्रमाप्त प्रमात प्राप्त प्रमान मह

वहाती चलुः आसं का उत्तेव पुनिति ॥ १ ॥ शब्दार्थ-केम-किससे। प्रमानः-मन। केन-किससे। श्रीयता है। श्रीवतम्-श्रेर श्रीयाः-श्यास । अयमः-चा अपना,कार्य करता है। युक्तापने कार्य में लगा हुआ। केम-किससे। इतिवाम-जगा जुवा में। याजम-वार्यों की। यास्तान वहंते। विश्वभाव क्या । व्यव्यविक्य गार्य युक्ता ययुनाति =

98

इंशापित्यद्

## अधिवयम = पहुत व निम्नित्यम् = व्यक्ति की व्यक्ति व निम्नित्यम् की व्यक्ति व निम्नित्यम् व निम्नित्यम् की विद्यक्ति व निम्नित्यम् व निम्नित्यम्यम् व निम्नित्यम् व निम्नित

दारते पर बताइये । हे हमारे कि विश्ववेदाती, सर्व जात में

# का है तिस में भी हिन्दी अनुवाद मान एक कि महिन्दी अनुवाद मान एक कि महिन्दी अनुवाद मान एक कि महिन्दी कि स्वाप्त के स्वाप्त

इस उपनिषद् में इस बात का वर्णन है कि मन, इन्द्रिय श्रीर प्राणों के चलानेवाला श्रीर संसार के नियम से चलाने वाला कौन है ? इस कारण यह उपदेश मनुष्य के मिध्या-ज्ञान को दूर करने में बड़ा लाभदायक है श्रीर इसी विचार से हिंदी में श्रनुवाद करना श्रावश्यक सममा गया कि जिससे हिन्दी जाननेवाले वैदिक शिचा के जान सकें। यहाँ श्रिधिक लिखने की श्रावश्यकता नहीं, बुद्धिमान् मनुष्य स्वयं विचार कर देखेंगे। इसमें प्रश्न श्रीर उत्तर हैं:—

प्रश्न-केनेषितं पतित प्रोषितं मनः केन प्राणः प्रथमः प्रैति युक्तः । केनेषितां वाचिमिमां वदंति चक्षुः श्रोत्रं क उ देवो युनक्ति ॥ १ ॥

शब्दार्थ-केन=किससे। इषितम्=अभीष्यं वस्तु में। पतिनि गिरता है। प्रेषितम्=प्रेरणा किया। मनः=मन। केन=किससे। प्राणः=श्वास। प्रथमः=अपने स्थानों में व्याप्त। प्रैति=प्रति चण अपना कार्य करता है। युक्तः=अपने कार्य्य में लगा हुआ। केन=किससे। इषिताम्=अभोष्ट वस्तुआं में। वाचम्=वाणी को। इमाम्=इसे । वदन्ति=कहते हैं । चन्नः=आँख अर्थात् रूप को । श्रोत्रम्=कान को । कः=कौन । उ=प्रश्न । देवः=देवता । युनिकि= युक्ति करता अर्थात् काम में लगाता है ।

अर्थ-शिष्य अपने गुरु से प्रश्न करता है कि हे गुरु! किसके चलाने से मन अपनी आवश्यक और मन-मोहक वस्तुओं की ओर जाता है और किसकी शक्ति से यह प्राण सर्व शरीर को चलाते और प्रत्येक स्थान पर अपना कार्य करते हैं। किसकी शक्ति से यह जिह्वा इन शब्दों को कह रही है और श्रांख, नाक इत्यादि इन्द्रियों को अपने अपने कार्य में कौन लगाता है। क्या कारण है कि आँख से रूप का ही ज्ञान होता है; शब्द का नहीं। क्या कारण है कि जिह्वा शब्दों को बोल सकती है और कोई दूसरी इन्द्रिय शब्दों को बोल नहीं सकती। यद्यपि इन्द्रियों को कार्य में लगानेवाला जीवात्मा है; परन्तु यह नियम किसने वाँधा है कि इस इन्द्रिय से यह काम होगा दूसरा नहीं होगा ; क्योंकि अंधे की आत्मा भी चाहती है कि रूप देखे ले, उसे किसी इन्द्रिय से रूप का ज्ञान हो जावे, परन्तु ऐसा होना श्रसम्भव है । इस कारण जीवात्मा श्रपने कर्त्तव्य से उस कार्य्य के। नहीं कर सकता, जिससे जीवास्मा का प्रत्येक कार्य में स्वाधीन होना प्रमाणित नहीं होता ; परन्तु वह वहीं कार्य कर सकता है. जो उस नियम बनानेवाले के नियम के अनुसार हो। उसके लिये परिश्रम करने से वह सफल होता है और इन नियमों के विरुद्ध चलने में मनुष्य सफल मनोरथ नहीं होता । इ हुए तहता है कि कि कि कि

उत्तर-श्रोत्रस्य श्रोत्रं मननो मनो यद्वाचो ह वाचंस उ प्राणस्य प्राणः। चक्षुषद्रचक्षुरतिमुच्य धीराः प्रेत्यास्माल्लोकादमृता भवन्ति ॥ २ ॥ शब्दार्थ शोत्रस्य=कान का। श्रोत्रम्=कान। मनसः=मन का। सनः=मन। यत्=जा। वाचः=वाणीका। ह=यह प्रसिद्ध है। वाचम्=वाणी। सः उ=वह। शाणस्य=प्राणों का। प्राणः=प्राण। चचुषः=त्राँखों का। चचुः=त्राँख। त्रात्मुच्य=छोड़ कर। धीराः=धीर पुरुष। प्रत्य=मरकर। त्रारमात्=इस। लोकात्= लोक से। त्रमृतः=जन्म-मर्गण रहित। भवन्ति=हो जाते हैं।

अर्थ जा अचल और सूच्म शांक सारे संसार के। चलाने वाली है, वह कौन इन्द्रिय जा सूदम है; उससे भी सूदम और उसके भी कान हैं अर्थात् कान उसकी शक्ति से सुनता है। कान का कान कहने का तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार कान इन्द्रिय के विना शरीर सुन नहीं सकता, उसी प्रकार परमात्मा की सहायता के विना कान भी नहीं सुन सकते। जिस प्रकार इन्द्रियाँ विना सन के अपने विषयों का ज्ञान प्राप्त नहीं कर सकती, इसी प्रकार परमात्मा की सहायता के विना मन भी श्रपना काय नहीं कर कता। इस कारण वह मन का भी मन है। जिस प्रकार गूंगा मनुष्य जिह्ना के विना अपने भीतरी विचार प्रकट नहीं कर सकता; इसी प्रकार जिह्नावाला मनुष्य भी परमात्मा की सहायता के बिना अपने विचारों का प्रकट नहीं कर सकता। इस कारण वह जिह्ना की भी जिह्ना है। जिस प्रकार प्राणों के विना कोई शरीर हिल नहीं सकता, ही परमात्मा की सहायता के विना प्राण भी हिल नहीं सकते। इस कारण वह प्राणों का प्राण है। जिस प्रकार आँख के बिना काई मनुष्य देख नहीं सकता, ऐसे ही परमात्मा की सहायता के बिना आँख भी देख नहीं सकती। इस कारण प्रत्येक इन्द्रिय अपने कर्मों में परमात्मा की सहायता के अधीन है; बिना परमारमा की सहायता के के है इन्द्रिय कार्य नहीं कर सकती। प्रश्न-यदि प्रश्येक इन्द्रिय परमात्मा की सहायता से कार्य

करती है, उसकी महायता के विना नहीं कर सकती, तेर जीवारमा अपने कमों में वाध्य हुआ। फिर वह कमों का उत्तर-दाता किस प्रकार हो सकता है ? क्योंकि यदि इन्द्रिय अपनी इच्छा से कार्य कर सकती, तेर वह उत्तर दाता होती, क्योंकि स्वतन्त्र ही अपने कमों का उत्तर दाता हो सकता है।

उत्तर—जीवात्मा कार्य करने में स्वतंत्र है। जिस प्रकार सूर्य के प्रकाश से मनुष्य पाप वा शुभ कर्म कर सकता है, बिना प्रकाश के उन कार्यों की नहीं कर सकता; परन्तु ता भी उस मनुष्य के कमों का उत्तर दाता सूर्य नहीं, क्योंकि वह उसकी करने पर वाध्य नहीं करता।

प्रश्न — जबिक इन्द्रियां स्वयं सदा कार्य करती हुई होष्टर गोचर होती हैं, ता ईश्वर की सहायता यों ही मानी हुई है; क्योंकि उसके लिये केाई प्रमाण नहीं मिल सकता ?

उत्तर—जीव की प्रस्थेक इन्द्रियाँ बाह्य वस्तुओं की अपेचा रखतो हैं, आँख प्रकाश की कान आकाश की, स्वचा (खाल) वायु को, जिह्वा जल की और ना।सका पृथ्वी की सहायता चाहते हैं और यह सब वस्तुएँ अपने कम तभी कर समती हैं, जब एकत्रित हों। एकत्रित होना इन वस्तुओं का अपने अधिकार में नहीं; क्योंकि प्रकृति में चेतनता नहीं। इस कारण प्रस्थेक इन्द्रिय परमात्मा की सहायता के विना कोई कार्य नहीं कर सकती। सूर्य, चन्द्रमा, पृथ्वी इत्यादि में जो कुछ शक्ति है वह सब परमात्मा की दी हुई है।

प्रश्न — जबिक बिना इन्द्रियों की सहायता के जीवारमा कुछ नहीं कर सकता, वाह्य वस्तुओं की सहायता बिना इन्द्रियाँ कुछ नहीं कर सकतीं छोर वाह्य वस्तुओं का बनानेवाला परमात्मा है, ते। जितने पाप होते हैं, उनका वास्तविक कर्ता परमात्मा है। वह न जगत् के। रचता, न इन्द्रियों के। सहायता मिलती छोर न पाप करते । भला दयालु परमात्मा के। क्या त्रावश्यकता पड़ी थी कि उसने इतना त्राडम्बर किया ।

उत्तर—ईश्वर जीवां की मुक्ति के आनन्द के जिये और कमें का फल देने के लिये सुष्टि की रचता है। यदि सुष्टि का कम से आरम्भ होता, ते। आचेपक का आवेप उचित हो सकता था; परन्तु परमात्मा क्रमशः सृष्टि की उत्पन्न और नाश करता है; इस कारण सृष्टि-क्रम का आरम्भ न होने से, जीव को कर्म करने में नितांत स्वतंत्र छोड़ देने से और सृष्टि के आरम्भ में वेदों की शिचा के द्वारा भले बुरे का ज्ञान करा देने से ईश्वर पर अपराध नहीं आ सकता। इस प्रकार का अपराध ती सुसल्मान और ईसाई मत के ईश्वर पर आ सकता है; जिसने प्रथम ही बार अपनी इच्छा से सृष्टि की है और उसमें किसी जीव के क्रम और ईश्वरीय द्या व न्याय का आचेप नहीं।

प्रश्न ईश्वर को हम किस प्रकार देख सकते हैं ?

उत्तर-न तत्र चक्षर्गच्छाते न वाग्गच्छित नो धनो न विद्यो न विज्ञानीमो यथैतदनुशिष्या-दन्यदेव तिह्रदितादथो अविदितादधि, इति शुश्रम पूर्वेषां ये नस्तद्व्याचचक्षिरे ॥३॥

शब्दार्थ न=नहीं। तत्र=वहाँ । चतुः=आँख । गच्छति= जाती है। नो=नहीं। बाक्=बाणी । गच्छिति=जातो है। नो= नहीं। मनः=मन । नो=नहीं। विद्याः=समभते हैं। न=नहीं। विजानीमः=जानते हैं। यथा ≈ जैसे। एतत्=यह ब्रह्म। अनु-शिष्यात्=जाना जावे। अन्यत् एव=और प्रकार ही। तत्⊸वह ब्रह्म। विदितात्=जाना जाता है। अथो=इसके अतिरिक्त। अविदितात्=नहीं जाना जाता। अधि=इन्द्रियों से। इति=यह। शुश्रुम्=हम लोग सुनते त्राते हैं। धीराणाम्=धीर पुरुषों से। ये=जो। नः=हमारे लिये। तत=उस ब्रह्म का। व्याचवित्रे= व्याख्यान कर गये हैं।

त्रिश्चर्य नहा अर्थात वह परमात्मा निराकार होने से कप से रहित है, इस कारण उसको आँख नहीं देख सकती; क्योंकि आँख केवल शरीरवाले का रूप ही देख सकती है। वह वाणी जा प्रत्येक वस्तु की स्वल्परूप में ही प्रशंसा करती है, बहा के अनन्त गुण होने से उसकी पूरी-पूरी प्रशंसा नहीं कर सकती और मन प्रत्येक वस्तु को जान लेता है; परन्तु ब्रह्म की वर्तमान अवस्था में मन भी नहीं जान सकता : मनुष्य के पास जानने के यंत्र इन्द्रिय श्रीर मन ही हैं श्रीर यह बहा को श्रनुभव नहीं कर सकते; इस कारण हम ब्रह्म को नहीं जानते। यद्यपि श्रनुमान इत्यादि से व्याप्ति स्थापित करके हम श्रन्य वस्तुओं के विशेषणों को अनुभव कर सकते हैं ; परन्तु ब्रह्म को अनुमान से भी नहीं जान सकते, इस कारण संसार के आरंभ के ऋषियों ने जिस प्रकार इसकी व्याख्या की है, जो आज क्रमशः हम तक पहुँची है, ऐसी हम बताते हैं; क्योंकि बहा के जानने का उपाय उन महास्माओं के उपदेश को छोड़कर श्रीर हो ही नहीं सकता, जिसका सृष्टि के आरम्भ में परमात्मा ने उपदेश दिया। प्रत्येक वस्तु को जानने के लिये कोई न कोई प्रमाण नियत है, विना परमात्मा के किसी वस्तु का ज्ञान नहीं हो सकता; परन्तु प्रमाण के जानने के लिये किसी दूसरे प्रमाण की आवश्यकता नहीं होती। यदि प्रमाण के लिये भी दूसरे प्रमाण की आव-श्यकता पड़े, तो अनवस्था दोष आ जायगा अर्थात् एक प्रमाण के लिये दूसरा और दूसरे के लिए तीसरा इसी प्रकार क्रम भी कभो समाप्त न होगा । जाहरी ) छडाछ गरि से छिड्नी एक की

ब्रह्म प्रस्थेक प्रमाण से बढ़कर प्रमाण है, इसलिये उसके गुरा

श्रीर शक्ति को छोड़कर कोई प्रमाण भो उसको श्रमुमव नहीं कर सकता; वर्षोंकि सब इन्द्रियाँ तो भौतिक स्थाति प्राकृतिक वस्तुओं को श्रमुभव कर सकती हैं। ब्रह्म भौतिक नहीं है। इस कारण इन्द्रियों से उसका ज्ञान किसी प्रकार भो नहीं हो सकता।

मन इन्द्रियों के द्वारा अनुभव करता है या किसी अंग या गुण को देखकर अनुमान करता है, परन्तु जब ब्रह्म कभी प्रस्य हो ही नहीं सकता, उसकी मन किस प्रकार अनुभव कर सकता है। इस कारण जो ऐसा जानता है कि वह स्पर्श विद्या से प्रतीत होने के योग्य पाकृतिक संसार से नितांत पृथक है और जिसकी सूदमहूप भागवाला प्रकृति की अपेदा। सूदम होने के कारण जान नहीं सकते, वह उससे भी उपर अर्थात् अधिक सूदम है।

प्रश्न—यदि जानी हुई वस्तुत्रों से ईश्वर पृथक है, तो उसके एक देश-वासी होने में क्या संशय है १०० व्यक्त कि विकास

उत्तर जानी हुई वस्तुश्रों से पृथक रखने का यह तात्पर्य है कि वे सब नाशवाली हैं श्रीर ईश्वर शेष है, इस कारण उसके गुण स्थूल श्रीर नाश होनेवाली वस्तुश्रों से मिल नहीं सकते। पृथक् होने से तात्पर्य एक देश-वासी नहीं।

कहा; क्योंकि प्रकृति भी सदा रहनेवाली है। कि कि

उत्तर—प्रकृति जड़ है, श्रीर ब्रह्म स्वतंत्र श्रीर चेतन्य है, प्रकृति उसके श्रिषकार में है, इस कारण वह प्रकृति के उत्पर श्रिष्ट्र श्रिष्ट्र श्रिष्ट्र से सहान् है। तास्पर्य यह है कि जो ब्रह्म का जाननेवाला श्रीर उसमें श्रद्धा रखनेवाला गुरू से शिष्य प्रश्न करें कि ब्रह्म क्या है, तो उसको भी बतलाना चाहिये कि ब्रह्म इन्द्रियों से श्रीर साइंस (विज्ञान) के यंत्रों से जो स्पर्श विद्या को ही श्रमुभव करते हैं, जानने के योग्य नहीं; बल्कि मेधा नामवाली सूदमं बुद्धि से वह जाना जा सकता है; परन्तु चंचल मनवाले सनुष्यों की बुद्धि भी उसके जानने के योग्य नहीं।

प्रश्न क्या कारण है कि ब्रह्म प्रत्यच्च का विषय नहीं ?

उत्तर इस कारण कि वह सबसे सूदम और समीप है और जो वस्तु बहुत समीप और सूदम होती है, वह बिना शुद्ध बुद्धि और निश्चल मन के प्रतीत नहीं हो सकती।

#### मंत्र-यहाचाऽनभ्युदितं येन वागभ्युचते। तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते॥ ४॥

शब्द—यत्=जो ब्रह्म । बाचा=बाणी से । न = नहीं । श्रभ्यु-दितम्=कहा जाता हैं । येन = जिसके कारण । वाक्=बाणी । श्रभ्युद्यते = बोलती हैं । तत् = उसे । एव = ही । ब्रह्म=ईश्वर । स्वम्=तू । विद्धि=जान । न = नहीं । इदं=यह । यत्=जो । इदम्= यह । उपासते=उपासना करते हैं ।

शर्थ बहा को जिहा शब्दों से प्रकट नहीं कर सकती; परन्तु बहा के बनाये नियमों से जिहा में प्रकट करने की शिक है। भिन्न-भिन्न प्रकार के श्रवारों के उचारणार्थ बहा ने स्थान नियत कर दिये हैं; उसी स्थान से उन श्रवारों का उचारण हो सकता है, उसके विरुद्ध नहीं हो सकता। जिसके नियमों से वैंधी हुई जिहा शब्दों श्रीर उनके श्रथों का प्रकट करती है, उसीका बहा या परमात्मा जानो। जिसको 'यह' बताकर संकेत किया जा सकता है श्रीर जिसको संसार के मनुष्य उपासना करते हैं, वह बहा नहीं है।

प्रश्त—ब्रह्म के लिये यह ब्रह्म है ऐसा क्यों नहीं कह सकते। उत्तर—क्योंकि 'यह' और 'वह' जा परिधि हैं ; वे परिच्छिन्न वस्तु के विद्यमान और लोप का प्रकट करते हैं, परन्तु ब्रह्म सर्वव्यापी होने से विद्यमान और लोप दोनों प्रकार की हुदों से पृथक् है। इस कारण ब्रह्म के लिये 'यह' 'वह' शब्द का प्रयोग नहीं हो सकता।

#### मंत्र-यन्मनसा न मनुते येनाहुर्मनो मतम् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते ॥ ५॥

राब्दार्थ — यत् = जो बहा। सनसा = मन से। न = नहीं। मनुते = विचारा जाता है। येन = जिससे। आहुः = कहते हैं। मनः = मन। मतम् = विचारशिक के। लिये हुए है। तत् = उसे। एव = ही। ब्रह्म=ईश्वर। त्वम् = तू। विद्धि=जान। न = नहीं। इदं = यह। यत् = जो। इदम् = यह। उपासते = उपासना करते हैं।

शर्थ नह परमास्मा मन के विचारों से जानने योग्य नहीं है; क्योंकि मन उन वस्तुश्रों का विचार कर सकता है, जिनके गुणों पर वह हो जाता है; परन्तु परमात्मा के गुण अनन्त श्रीर सीमा से परे हैं, उन पर मन किसी प्रकार हो ही नहीं सकता । दूसरे मन उन्हीं वस्तुश्रों पर होता है, जो किसी समय इन्द्रियों से श्रमुभव हो चुकी हों, क्योंकि ब्रह्म का इन्द्रियों से श्रमुभव हो चुकी हों, क्योंकि ब्रह्म का इन्द्रियों से श्रमुभव हो चुकी हों, क्योंकि ब्रह्म का इन्द्रियों से श्रमुभव हो चे उसका विचार नहीं कर सकता; परन्तु जो कुछ विचार करता है, वह उसी ब्रह्म की शक्ति श्रीर नियमों को सहायता से करता है । इस कारण यह सुखों की सामग्री, जिसकी मनुष्य उपासना करते हैं, ब्रह्म नहीं; परन्तु जो इन सब नियमों का रचियता है, जिसकी सहायता से मन कार्य करता है, तू उसको ब्रह्म जान ।

प्रश्न-यदि ब्रह्म तीन काल में इन्द्रियों से प्रस्यच नहीं होता, तो उसके होने का क्या प्रमाण है ?

उत्तर उसके होने का प्रमाण मन इन्द्रिय इत्यादि के नियमों का होना है ; क्योंकि हमारे शरीर में आत्मा के होने का प्रमाण यही है कि शरीर का चलना नियम के साथ होता है। इखन इत्यादि जड़ पदार्थों का चलना भी ड्राइवर की उपस्थित में नियम के साथ होता है। यदि ड्राइवर न हो, तो बिना नियम का हो जाता है। ड्राइवर इंजन का चलानेवाला है, बनानेवाला नहीं। ड्राइवर को नियम से इखन चलाते हुए देखकर, इखन की बनावट में नियमों की विद्यमानता होना प्रतीत होता है, और नियमों की विद्यमानता उसके बनानेवाले को प्रकट करती है।

प्रश्त इस प्रकार का अनुमान और विचार तो मन ही से होगा। जब मन उसका जान नहीं सकता, तो इस विचार का ठीक होना किस प्रकार प्रमाणित होगा?

उत्तर मन उसके पूरे गुर्गो पर अधिकारी नहीं हो सकता. परन्तु उसके एक-दो गुर्गो से उसकी सत्ता के अनुभव कर सकता है : जैसे परमात्मा के आनन्द गुर्गा के अनुभव करने से समाधि अवस्था में मानसिक प्रस्यत्ता होता है।

श्रुतिः-यद्यक्षण न पद्यति येन चक्ष्रांण पद्यति । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमु-पासते ॥ ६ ॥

शब्दार्थ —यत्= तो । चतुषा=याँखों से । न=नहीं । पश्यति = देखता है । येन = जिससे । चत्तूषि = याँखें । पश्यति = देखती हैं । तत्=उसे । एव=ही । ब्रह्म=ईश्वर । स्वम्=तू । विद्धि=जान । न = नहीं। इदं=यह । यत्=जो। इदम्=यह। उपासते=उपासना करते हैं ।

श्रिक्ष को ब्रह्म आँखों से नहीं देखता और न देखा जाता है, परन्तु जिसके नियमों से शक्ति पाकर आँख देखती है और उसकी सहायता से सब जीव वस्तुओं का ज्ञान ज्ञानेन्द्रियों द्वारा प्राप्त करते हैं, तो उसी आँख की आँख को देखने की शक्ति देनेवाले को बहा जान । जिन आँखों से देखने योग्य वस्तुओं की मनुष्य उपासना करते हैं वह बहा नहीं।

मंत्र-यच्छ्रेत्रिण न शुणोति येन श्रोत्रिमिइं श्रुतम् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद-मुपासते ॥ ७॥

शब्दार्थ —यत्=जो। श्रोत्रेण=कान से। न=नहीं। श्रुणोति = सुनता है। येन=जिससे। श्रोत्रम्=कान। इदम्=यह। श्रुतम= सुनता है। तत्=उसे। एव=ही। ब्रह्म=ईश्वर। स्वम्=तू। विद्धि=जान। न=नहीं। इदं=यह। यत्=जो। इदम=यह। उपासते= उपासना करते हैं।

शर्थ—वह ब्रह्म कानों से नहीं सुना जाता, परन्तु कान जिसकी सहायता से सुनते हैं, तुम उसीका ब्रह्म जाना। जिस शब्द इत्यादि विषय की जगत के मनुष्य उपासना करते हैं, वह ब्रह्म नहीं है। इसका तात्पर्य यह है कि कान इत्यादि इन्द्रियों की आवश्यकता ब्रह्म के अपने कार्यों के लिये नहीं; परन्तु कान इत्यादि ब्रह्म के बनाए हुए नियमों से सुनते हैं और के ई इन्द्रिय ब्रह्म की सहायता के बिना कुछ काम नहीं कर सकती।

श्रुति:-यत्प्राणेन न प्राणिति येन प्राणः प्रणीयते । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद-मुपासेत ॥ ८ ॥

शब्दार्थ-यत=जो । प्राणेन=प्राणों से । न=नहीं । प्राणिति= श्रमुमान किया जाता है। येन=जिससे । प्राणः=प्राण । प्रणीयते= श्वास लेत हैं । तत्=उस । एव=ही । ब्रह्म=ईश्वर । स्वम्=तू । विद्धि=जान । न=नहीं इदं=यह । यत्=जो । इदम्=यह । उपासते= उपासना करते हैं । अर्थ — वह ब्रह्म प्राणों की गित से स्वास नहीं लेता; परन्तु प्राण जिसकी सहायता से अपने कार्य करते हैं, तू उसीका ब्रह्म जान; क्योंकि परमात्मा की सहायता के बिना प्राण भी कुछ नहीं कर सकता। इस कारण है जीव! तू उसीका, जा प्राणों के। सहायता देता है, ब्रह्म जान। जिसकी मनुष्य उपासना करते हैं अर्थात् इन प्राणों का जा जीवन मरण का कारण है, ब्रह्ममत समक, पूर्व मनुष्य ही इनकी उपासना करते हैं।

यह केन अर्थात् तलबगार उपनिषद् का प्रथम खण्ड समाप्त
हुआ। इस खरड में न्याप्य-न्यापक सम्बन्ध से सब इन्द्रियों
का परमात्मा की सहायता से कार्य करना और परमात्मा को
अपने कार्यों के लिये इन्द्रियों की आवश्यकता न होना बताया
गया है; क्योंकि इस संसार से पृथक् ब्रह्म का ज्ञान होना
विद्वान मनुष्यों के लिये बहुत ही कठिन है। जिह्ना, मन, आँख,
कान और प्राण केवल मुख्य सममकर कहे गये हैं, जिससे
सब इन्द्रियों से तात्पर्य है; क्योंकि ज्ञानेन्द्रियों में आँख, कान
सबसे उत्तम हैं और मन दोनों प्रकार की इन्द्रिय और सब
इन्द्रियों का स्वामी है, और प्राण भी प्रत्येक प्रकार की वायु
से उत्तम है। तात्पर्य यह है कि जिसको प्रधान उत्तम नहीं कर
सकता, उसको तुच्छ किस प्रकार कर सकेंगे ?

### किन्न के किन कि हिंदीय किन्न के किन्न किन्न के किन्न किन्न के किन

इस उपनिषद् में गुरु और शिष्य के प्रश्नोत्तर से शास्त्रार्थ आरम्भ किया गया है, जिससे सममनेवाले उचित प्रकार से तारपर्य समभ लें। प्रथम श्रुति में विद्यार्थी ने प्रश्न किया था। उसका उत्तर आठ श्रुतियों में गुरु ने दिया और अब दूसरे प्रकार से सममाने के लिये गुरु उपदेश करता है।

#### मंत्र-यदि मन्यसे सुवेदेति दश्रमेवापि नूनं त्वं वेत्थ ब्रह्मणो रूपम्। यदस्य त्वं यदस्य देवेष्वधनु मीमांस्यमेव ते मन्ये विदितम् ॥ १ । ९ ॥

शब्दार्थ-यद्=जा। मन्यसे=तू मानता है। सुवेद्=भली प्रकार जानता हूँ।इति=यह।द्श्रम्=सूद्म।एव=ही। अपि=भी। नूनम्=निश्चय। श्वम्=तू। वेश्य=जानता है। ब्रह्मणः=ईश्वर का। रूपम=रूप।यत्=जा। अस्य=इसका। देवेषु=विद्वानों में। अथ=फिर। नु=निश्चय। मीमांस्यम्=प्रमाणों से विचारणीय। एव=ही। ते=तेरा। मन्ये=मानता हूँ। विदितम्=जाना हुआ है।

श्रथं - गुरु शिष्य से कहता है कि हे शिष्य! यदि तुमको विचार है कि मैं ब्रह्म कें। ठीक प्रकार से जानता हूँ, ता इस बात के। मैं नहीं मानता; क्योंकि जा ब्रह्म के जानने की प्रतिज्ञा करता है, वह ब्रह्म का नहीं जानता। ब्रह्म का स्वरूप ऐसा सूच्म है कि उसके जानने की प्रतिज्ञा करना सेरे विचार में उचित नहीं। इसलिये शास्त्रीय त्रौर बुद्धिज प्रमाणों से प्रत्येक समय ब्रह्म का विचार करना, उसको मैं अच्छा जानता हूँ। तात्पर्य यह है कि जो मनुष्य इस बात की प्रतिज्ञा करता है कि मैंने उचित प्रकार से ब्रह्म का स्वरूप जान लिया, वह नितान्त नहीं जानता ; क्योंकि सामान्य वस्तुत्रों के ज्ञान की भी मनुष्य प्रतिज्ञा नहीं कर सकता, तो ब्रह्म के जानने की प्रतिज्ञा किस प्रकार ठीक हो सकती है। मनुष्य अल्पज्ञ है इस कारण किसी वस्तु की अन्तर्रशा को जानकर भी श्रहङ्कार नहीं करना चाहिये। इस कारण जिनके हृद्य में ठीक प्रकार से ब्रह्म जानने का अभिमान हो ; उन्हें छोड़ देना चाहिये; क्योंकि श्रभमान होने पर उन्नति बन्द हो जाती है प्रत्येक मनुष्य को ठीक प्रकार से ब्रह्म का विचार करना चाहिये। इसके लिये शास्त्रीय श्रौर बुद्धि सम्बंधी प्रसाणों से कार्य लेना और ब्रह्म के विचार में रहना ही बुद्धिमान होने का चिन्ह है। कि अपनाम कि का विचार में रहना ही बुद्धिमान

#### मंत्र-नाहं मन्ये सुवेदोति नो न वेदोति वेद च। यो नस्तद्देद तद्देद नो न वेदित वेद च॥२॥१०॥

शब्दार्थ — न=नहीं। श्रहम्=मैं। मन्ये=मानता हूँ। सुवेद=भली भाँति जानता हूँ। इति=यह। नेा=नहीं। न वेद=नहीं जानता हूँ। इति=यह। वेद=जानता हूँ। च=श्रौर। यः=जा। नः=हम में। तत्= उसे। वेद=जानता हूँ। तत्=उसे। वेद=जानता हूँ। नः=हमारे लिये। नेा=नहीं। न वेद=नहीं जानता हूँ। इति=यह। वेद=जानता हूँ।

शर्थ — मैं ब्रह्म कें। ठीक प्रकार से जानता हूँ, मैं ऐसा नहीं मानता और नितानत ही नहीं जानता, ऐसा भी नहीं मानता; परन्तु यह जानता हूँ कि ब्रह्म है और हम में से जो कोई मेरी इस बात की जानता है, वह उस ब्रह्म की जानता है। वह बात क्या है कि न ती ऐसा विचार करे कि मैं ब्रह्म की ठीक प्रकार से जानता हूँ और न यह विचार करे कि मैं उसकी कुछ भी नहीं जानता। जो ऐसा ठीक मानता है, वह वास्तव में ब्रह्म की जानता है; क्योंकि यह विचार होने पर कि मैं ब्रह्म की वास्तविक नहीं जानता, किसी दशा में ब्रह्म के जानने का श्रममान हो हो नहीं सकता और जी श्रममान से ऐसा कहता है कि मैं ब्रह्म की जानता हूँ, वह वास्तव में ब्रह्म की नहीं जानता; क्योंकि श्रहङ्कार, श्रविद्यादि क्लेशों में से एक क्लेश है। ज्ञान प्राप्त होने का सच्चा प्रमाण यही है कि उसकी (ज्ञाता को) श्रहङ्कार तथा श्रविद्या न हो और श्रपने श्रास्तस्वरूप में शांति से पर-माश्मा का ध्यान करे।

प्रश्न — जे। मनुष्य नहीं जानता, उसे भी ऐसाही निश्चय होता है कि मैं नहीं जानता, ते। इसके कहने से जानना कैसे सिद्ध होगा ? उत्तर--सुनो ! वह यह भी मानता है कि मैं नहीं जानता। ऐसा भी नहीं मानता कि नहीं जानता। ऐसे न मानने से प्रकट होता है और ठीक नहीं जानता, ऐसा कहने से अभिमान दूर होता है। अतएव ईश्वर के जानने वाले देानों वातें नहीं कह सकते कि मैं ठीक जानता हूँ या नहीं जानता ; क्योंकि ब्रह्म का ज्ञान केवल अनुभव से होता है, कोई इन्द्रिय उसे प्रत्यच नहीं कर सकती।

कर सकती । जिसको ब्रह्म-ज्ञान के नियमों में संदेह न हो, वह यह नहीं कह सकता कि मैं नहीं जानता। जिस प्रकार मिश्री खाने ही से उसका स्वाद ज्ञात होता है। यदि कोई प्रश्न करे कि मिश्री कैसी होती है; तो उत्तर होगा कि मीठी। अब पुनः प्रश्न करे कि मीठापन क्या है ; ता इसका उत्तर देकर वह इसी प्रकार निश्चय करा सकता है कि खाकर मालूम कर लीजिये। इसके अतिरिक्त निश्चय कराने का श्रौर केाई साधन नहीं है। सकता ; क्योंकि इंद्रियों से प्रस्यच होनेवाली वस्तु का ज्ञान इंद्रियों द्वारा ही प्रत्यच हे। सकता है; अन्य प्रकार से नहीं। जिस इंद्रिय का जा विषय है, वही इंद्रिय उसका प्रत्यच कर सकती है। अतः ब्रह्म-ज्ञान भी मन के पूर्ण शुद्ध होने पर होता है; इसी कारण उसका वाणी नहीं कह सकती। प्रश्न-जब तुम यह कहते हो कि मन और बुद्धि से ब्रह्म

के। नहीं जान सकते, ता उसके जानने का क्या कारण होगा ?

उत्तर- ब्रह्म-ज्ञान शुद्ध बुद्धि तथा शुद्ध मन से होता है, विषयों में घूमनेवाला ब्रह्म-ज्ञान की शक्ति नहीं रखता।

मंत्र-यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः । अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञा-नताम् ॥ ३ । ११ ॥ इक कहा । हा में को ई शब्दार्थ — यस्य=जिसका अर्थात जिस ब्रह्म के जानने वाले विद्वान् का। अमतं=मन से उसे नहीं जान सकते। तस्य=उसका। मतं=ज्ञान सत्य है; क्योंकि उसने ब्रह्म को जान लिया है। मतं=जो मन से जानने के योग्य समभता है। यस्य=जिसका। न=नहों। वेद=जानता। सः=वह। अविज्ञातम्=ज्ञान नहीं होता। विज्ञातम्=ज्ञान के अभिमानियों का। विज्ञातम्=ज्ञान होता होता। श्रीवज्ञानतां=ब्रह्म-ज्ञान का अभिमान स्थनेवालों के।

शर्थ—जो पुरुष यह विचार करता है कि ब्रह्म मन से नहीं जाना जाता, वह वास्तव में ब्रह्म को जानता है और जो यह विचार रखता है कि ब्रह्म को इंद्रियों द्वारा अथवा स्थूल पदार्थों से जान सकते हैं वह कदापि ब्रह्म को नहीं जानता। जिनकों ब्रह्म के जानने का अभिमान है, उनको ब्रह्म का ज्ञान कुछ भी नहीं और जो ब्रह्म को जानते हैं; वह किसी दशा में ब्रह्म को जानने का अभिमान नहीं करते और न कर सकते हैं।

इस श्रुति ने सूठे योगी और बहा ज्ञानियों से सर्व साधारण को बचाने के लिये स्पष्ट बता दिया है कि जो मनुष्य योग के जानने का मान करते हैं, वह कदापि ब्रह्म को नहीं जानते और न वह योग के तस्व को जानते हैं। लौकिक व्यवहार में भी देखा जाता है कि जिनके पास रस्त हैं, वह उनको संदूर्कों में छिपा कर रखते हैं और जिनके पास कौड़ियाँ हैं, वह पैंठादि में पुकार-पुकार बेंचाते हैं। अतएब प्रत्येक मोत्त के इच्छुक को चाहिये कि इस श्रुति के विषय को विचार करके कि लुगु के मिण्या-वादी ब्रह्म-ज्ञानियों के थोके से बचकर आस्मिक शांति को प्राप्त करे और अपनी अज्ञानता से ऐसे लोगों को, जो योग और ब्रह्म-ज्ञान से पूर्ण अनिभन्न हैं, योगी तथा ब्रह्म-ज्ञानी समम्मकर और उनसे अपनी आशा को पूरा होते न देख कर, ब्रह्मज्ञान से घृणा न करे। प्रत्येक आदमी को इस बात का विचार रखना चाहिये

कि जो मनुष्य संसार-पूजक हैं, उनसे ब्रह्म-ज्ञान का कोई सम्बन्ध नहीं और जो मनुष्य ब्रह्म-ज्ञान रखते हैं, वह संसार में लिप्त पुरुषों से घृणा करते हैं; क्योंकि उनके मिलने से ब्रह्म की उपासना में विष्न उपस्थित होता है। ईश्वर-भक्त ही ब्रह्म-ज्ञान को जान सकते हैं और ब्रह्म-ज्ञान ईश्वर-भक्तों से मिलना स्वीकार करता है; क्योंकि संसारिक पुरुषों से उसे कुछ लाभ नहीं होता।

मंत्र-प्रतिबोध विदितं मतममृतत्वं हि विन्दते । आत्मना विंदते वीर्ध्यं विद्यया विंदतेऽमृतम् ॥४ ।१२॥

शब्दार्थ — प्रतिबोधविदितं = इंद्रियों के विषयों को जानकर वैसे ही वृद्धि हो जाने को बोध कहते हैं, उसे रोक कर ईश्वर में लगाने को प्रतिबोध कहते हैं, उसीसे जनाने का नाम प्रतिबोध विदित है। सतं = ब्रह्म जाना जाता है अर्थात् उस झान से ब्रह्म जाना जाता है। अमृत्तर्वं = जिसकी ही निश्चय। विन्द्ते = जीवन्मुिक को प्राप्त करता है। आस्मना = अपने स्वरूप से। विद्ते = प्राप्त होता है। वीर्य्यम् = ब्रह्म खान से । विद्ते = प्राप्त होता है। वीर्य्यम् = ब्रह्म खान से । विद्ते = प्राप्त होता है। अमृत्तम् = मुक्ति।

अर्थ — जब मनुष्य अपनी इंद्रियों के वेग को रोककर अपने आधीन कर लेता है, इंद्रियों को विषयों से हटा मन को समाधि में लगाकर जब मानसिक प्रत्यच्च करता है, तो उससे जीवन-मुक्त के आनंद को उपलब्ध करता है और आत्मा के ज्ञान के प्राप्त होने से ही मनुष्य को आत्मिक बल प्राप्त होता है। जो मनुष्य आत्मिक शिक्त से हीन हैं और किसी धर्म-सम्बंधी काम को यथार्थ नहीं कर सकते, उनको आत्मिक निर्वलता के दूर होने का कारण आत्मज्ञान है; क्योंकि आत्मिक ज्ञान होने के साथ ही आत्मा की शिक्त का ज्ञान होने

में लगकर मनुष्य योग-वल को प्राप्त करता है, तो उसे सत् विद्या प्राप्त होती है और सत् विद्या प्राप्त होने से मनुष्य मोज प्राप्त करता है।

जो मनुष्य केवल प्राकृत विज्ञान जानकर दुखों से बचने की आशा रखते हैं; वह मनुष्य भूल करते हैं; क्योंकि प्राकृत विज्ञान से प्रकृति के साथ सम्बंध बढ़ जाता है, जिससे दुख की अधिकता होती है न कि दुःखों से बचाव । यह बात प्रमाणों से सिद्ध हो चुकी है कि आस्मिक बल के न होने की दशा में मनुष्य इश्वर को नहीं जान सकता; इस कारण सबसे पहले कमें उपासना और ज्ञान के द्वारा परमात्मा को जानना चाहिये। पुनः मुक्ति प्राप्त होगी। बिना बल विदेश और आवरण दोष के दूर हुए आस्मिक बल और मुक्ति प्राप्त नहीं हो सकती।

मंत्र-इह चेदवेदीदथ सरपमस्ति न चेदिहा-वेदी-महती विनिष्टिः । भूतेषु भूतेषु विचित्य धीराः प्रत्यारमाछोकादमृता भवंति ॥५।१३॥

शब्दार्थ — इह = इस जन्म संसार में । चेत् = अगर । अवे-दीत् = आत्मा को जान जावे । अथ = उस दशा में । सत्यम्= जीवनोदेश्य सत्य हा । आस्ति = है । चेत् = यदि । न = नहों । इह = इस जन्म में । अवेदीत् = आत्मज्ञान को प्राप्त किया अथवा आत्मा को जाना । महती = बहुत है या बड़ी । विनिष्टः = हानि हो । भूतेषु भूतेषु = नीच भूतों में । विचिन्त्य = विचार की हष्टि से देखकर । धीराः = धेर्ययुक्त धर्मात्मा अगले जन्म में । प्रेत्य = मरकर । अस्मात् = इस । लोकात् = जन्म से । अमृताः = अत्तय सुख या मुक्ति को । भवन्ति = प्राप्त होते हैं ।

अर्थ-यदि इस वर्तमान जन्म में मनुष्य अपने उद्देश्य मार्ग को श्रोर ठीक-ठीक इच्छुक हो गया, तो उसने अपने जन्म को

सफल कर लिया; क्योंकि यदि मनुष्य- बोला में जो कर्तव्य भोक्तव्यं दोनों के साथ सम्बन्ध रखता है, मनुष्य परमेश्वर को जान ले, तो मोच प्राप्त हो सकता है। यदि इस शरीर को केवल भोगां के ध्यान में व्यय करे और निशि-दिन परमारमा को जानने के स्थान में केवल शरीर की पुष्टि में प्रयस्त करे, तो इस दशा में बड़ी हानि होती है; क्योंकि इस शरीर के छूटते ही स्वतंत्रता अर्थात कतंत्र्य की शक्ति समाप्त हो जाती है फिर जनमों तक भोग-योनि अर्थान ज्ञान से शून्य शरीर में नष्ट होना पड़ता है और फिर मनुष्य-जन्म प्राप्त होता है। इस कारण धर्मात्मा लोग प्रत्येक स्थावर श्रीर जंगम पदार्थ कमी के फल श्रीर सर्व नियामक परमात्मा को ध्यान की दृष्टि से देखते हैं श्रौर कर्म करने में स्वतंत्रता को प्रयोग में लाते हैं. तो इस शरीर को छोड़कर मुक्ति को प्राप्त करते हैं। इस वाक्य का स्पष्ट आशाय थह है कि जो मनुष्य उस समय में धर्म के विचार में लीन होकर परमात्मा को जानने का प्रयत्न करता है, वही फली भूत होता है श्रीर जो इस जन्म में सांसारिक कामों में लगा रहता है, वह अपनी बहुत हानि करता है।

## दीत = शास्मा को जान जाने । जान न द्या में। वहमा के। वहमा की वहमा की वहा । वहा । वह । वहा । वह । वहा । वह ।

पहले भाग में ब्रह्म को जानने में इन्द्रिय छादि को अयोग्य और दूसरे भाग में ब्रह्म-ज्ञान के विधान और उसके अद्भुत होने का बतला, अब ब्रह्म को एक अलंकार स्वरूप में वर्णन करते हैं। इस भाग के आशय पर ध्यान से विचार करना उचित है। शब्दों पर ध्यान नहीं करना चाहिये; क्योंकि यह अलंकार है।

मित्र मित्र मित्र कि कि तमा कि कहा कि कि मित्र कि

ब्रह्मणो विजये देवा अमहीयन्त । त ऐच्चन्ता-स्माकमेवायं विजयोऽस्माकमेवायं महिमेति॥ १ । १४॥

शब्दार्थ — ब्रह्म = सबसे बहे परमात्मा ने । ह = निश्चय। देवेभ्यो=पाँच भूत और इन्द्रियों से। विजिग्ये=जय प्राप्त की। तस्य=इस ब्रह्म को। ह=निश्चय। ब्रह्मणः=ब्रह्म की। विजये=विजय में। देवाः=देवताओं अर्थात् पाँच भूतों और इन्द्रियों ने। अमहीयन्त=महत्ता को प्राप्त किया। ते=बह। देवाः=पंच भूत और इन्द्रियाँ। ऐचन्त=विचार करने लगे। अस्माकम्=हमारे। एव=ही। अर्य=यह। विजयः=जीत में है। अस्माकम्=हमारो। एव=ही। अर्य=यह। महिमा=महत्ता है। इति=यह स्वीकार किया।

(अर्थ)—ब्रह्म परमात्मा की शिक्त से यह पाँच भूत अर्थात् अग्नि, वायु, जल, पृथ्वी आकाश आदि और ज्ञान इन्द्रियाँ अर्थात नाक, कान, चज्ज, रसना, त्वचा आदि और पाँचों कर्म-इन्द्रियाँ अर्थात् हाथ पाँव, जिह्ना, गुदा तथा उपस्थ इन्द्रियाँ अपने अपने कामों में विजय प्राप्त करती हैं। विना ब्रह्म की सहायता के कोई इंद्रिय भी अपने काम में पूर्णता प्राप्त नहीं कर सकती और न यह तत्त्व कुछ कर सकते हैं। अज्ञानता से इन्द्रियों ने यह विचार कर लिया कि जिस कदर हमें कामों पर विजय प्राप्त होती है वह हमारी शिक्त से प्राप्त होती है, इसमें कोई और बल सहायक नहीं है। इसी कारण जितनी प्रतिष्ठा और बड़ाई काम करने से प्राप्त होती है, वह सब हमारे ही लिये है। आशाय यह है कि इस जगह पर दिखलाया है कि प्रकृति में परमात्मा के व्यापक होने से संसार के सब कार्य पूर्ण होते हैं। जिस प्रकृत शरीर के भीतर जीव के होने से शरीर के सब काम होते हैं, सब इन्द्रियाँ काम करती हैं, कन्तु विना

जीवारमा के इन्द्रियाँ तथा शरीर कुछ भी नहीं कर सकता, ऐसे ही चन्द्र, सूर्य तारागण, विद्युतादि प्रत्येक वस्तु परमारमा में होने से सब कार्य करते हैं और जब परमारमा रोक देते हैं, ता कोइ भी काम नहीं कर सकते। आत्मा सीमित होने के कारण शरीर से निकलता और प्रवेश करता है। इसीलिये शरीर का काम करना और काम की शिक न रखना मालूम होता है। संसार के मूखे मनुष्य यह ख्याल करते हैं कि यह सब काम प्रकृति अपनी शिक से करती है, प्रकृति के अतिरिक्त कोई दूसरी शिक्त काम करनेवाली नहीं। उनकी अज्ञानता को दूर करने के लिये यह दिखलाया गया है कि बिना बढ़ा की सहायता के भूतों में कुछ भी काम करने की शिक्त नहीं और आगे अलंकार के दिखलाते हैं कि इन्द्रियाँ और भूतों के मान के। दूर करने के लिये परमारमा ने क्या किया।

मंत्र-तद्धेषां विजज्ञी, तेम्यो ह प्रादुर्वभूव।

#### तन व्यजानन्त, किमिदं यक्षमिति॥ २। १५॥

राब्दार्थ तत्=उस ब्रह्म ने । ह=ितश्चय । एषाम्=इन देवताओं के विचार के। विज्ञा = जाना, विद्वान अर्थात पूर्ण होने से साल्म कराके। तेभ्यः=उनके। ह=ितश्चय। प्रादुवंभूव= विदित हुआ। तत्=उसके। न=नहीं। वि=मुख्यतया। अज्ञानन्त= साल्म किया अथवा जाना। किम्=क्या। इदम्=यह। यज्ञम्= पूजा करने के ये। य वस्तु आती है। इति=यह।

श्रर्थ - वह प्रसास्मा, इन भूतों और इन्द्रियों के विचार की खास तौर पर जानकर कि इन भूतों और सूर्यादि की मनुष्य शक्तिवाला, प्रकाशमान देखकर उनकी मिथ्या ज्ञान न है। जाने अर्थात वह इसे श्रपने स्वार्थ प्राप्त करने के बास्ते पूजा के येएय पूज्य न सममने लग जावें, वह भूतों के भीतर प्रकाशित हुआ,

श्रीर भूतों ने इस शिंक की, जी उनकी रेशिनी श्रीर शिंक की विजय करनेवाली थी, कुछ भी न जाना कि यह क्या वस्तु है। सारांश यह है कि जिस समय तमाम इन्द्रियाँ सुख के वास्ते प्रयस्न करती हैं श्रीर मनुष्य यह समभते हैं कि चलु श्रादि इन्द्रियों से सुख होता है; उस समय सुपुष्ति की दशा में परमात्मा जीवें। पर प्रकट होते हैं, जिससे वह सम्पूर्ण सुख, जें। इन्द्रियों के द्वारा प्राप्त होते थे, दब जाते हैं। तब परमात्मा के उस श्रानन्द स्वक्ष्प की जो सुपुष्ति की दशा में होता है, इन्द्रियाँ नहीं जान सकतीं श्रीर तब वह एक दूसरे के। पूछती हैं।

#### मंत्र-तेऽग्निमबुवन् जातवद एतदिजा-नीहि किमेतचच्मिति तथेति ॥ ३ । १६ ॥

शब्दार्थ—ते=चन्नु आदि इन्द्रियाँ। अग्नि=अर्थात् अग्नि की इन्द्रियाँ चन्नु के।। अज्ञुवन्=कहने लगीं। जातवेदः=स्थिर के। जाननेवाली। एतत्=यह। विजानीहि=त् जानती है। किम्= कौन या क्या। एतत्=यह। यस्म्=अनोन्नी वस्तु है। इति=है। तथा=ऐसा है। इति=है।

त्रर्थ सम्पूर्ण इन्द्रियों ने त्राश्चर्य में होकर त्राँख से कहा कि हे प्रस्येक वर्त्तमान वस्तु के स्वरूप का मालूम करने वाली त्राप्त त्रर्थात् चल्ल, तू जानती है कि यह वस्तु क्या है; उसके गुण क्या है त्रीर उसकी शक्ति क्या है।

श्राशय यह है कि जिस समय सुषुष्ति की दशा में जीव ब्रह्म के सम्बन्ध से श्रानन्द प्राप्त करता है, जे। श्रानन्द इन्द्रियों के द्वारा संसार की किसी वस्तु से प्राप्त नहीं है। सकता; तब श्राँख से पूछते हैं कि तू बतला सकती है कि जिससे यह श्रानन्द प्राप्त होता है, वह क्या वस्तु है। हि प्रश्न प्रश्निमें ते अब्द अग्नि है, उसके अथं आँख किस प्रकार हुए प्रीकी कार्क कि कहा कि कि कि

उत्तर—कायं कारण गुणों से एक होते हैं। जैसे सोना और इसके बने हुए आभूषण में सोने के गुण मौजूद होने से उसे सोने हो के भाव में मोल लेते हैं; ऐसे हो अग्नि और आँख में कार्य और कारण का सम्बन्ध है; अतएब दोनों एक हो हैं। अगली श्रुतियों में भी जहाँ वायु आदि का वर्णन किया है, ऐसा ही विचार कर लेना चाहिये।

मंत्र-तद्भ्यद्रवत् तमभ्यवदत् कोऽलीत्य-ग्निर्वा अहमस्मीत्यत्रवीजातवेदा वा अह-मस्मीति ॥ ४। १७॥

शब्दार्थ—तत् = वह अर्थात् अग्नि । अभ्यद्रवत् = प्रकट हुआ अर्थात् सामने हुआ । तम् = उसके अर्थात् अग्नि के । अभ्यवद्त् = ब्रह्म ने कहा । कः = कौन । असि = है । इति = यह । अग्निः = अग्नि । वा = निश्चय पूर्वक । अहम् = मैं । अस्म = हूं । इति = यह । अब्रवीत् = कहा । जातवेदाः = प्रत्येक रूपवाली वस्तु की कारणता या दिखानेवाली । वा = निश्चय पूर्वक । अहम् = मैं । अस्म = हूँ ।

श्रास = हू।
श्राम = हूं।

प्रश्न — जबिक ब्रह्म निराकार है, ता अग्नि से प्रश्न करना

किस प्रकार सम्भव हो सकता है और जड़ अर्थात् ज्ञान-रहित अग्नि उसके। उत्तर किस प्रकार दे सकती है ?

उत्तर—यह अलंकार है, जिसमें यह दिखाना है कि बिना ब्रह्म की सहायता के अग्नि आदि में कुछ भी शक्ति नहीं। जिस अकार चुम्बक पत्थर के निकट होने से लोहा चलता है, उसी प्रकार ब्रह्म की शक्ति है। सब भूत और इन्द्रियाँ जो कार्य करती हैं, बिना ब्रह्म के कुछ भी नहीं कर सकतीं। यह प्रश्नोत्तर केवल आश्य समभाने के लिये है, वास्तविक नहीं। इनका आश्य वास्तविक है, शब्द वास्तविक नहीं। यह पहले कहा गया है कि इसका वास्तविक अश्राय समाधि दशा में, जब इन्द्रियों की सहायता के बिना ब्रह्म को अनुभव करता है, उस समय की प्रत्यन्त बात-चीत करता है।

#### मंत्र-तिस्मिस्त्विय किं वीर्यिमित्यपीदशं सर्वे दहेयं यदिदं पृथिठयामिति॥ ५ । १८॥

शब्दार्थं — तस्मिन्=उस । स्विय=तुम्ममें । किम्=क्या । वीर्ध्यम्=शिक्त । इति=यह कहा, विचार किया । अपि=और । इदम्=यह । सर्वम्=सव अर्थात सम्पूर्ण संसार की वस्तुएँ। दहेयं= जला सकती हूँ । यत्=जो । इदं=यह । पृथिव्याम्=पृथिवो में अर्थात् सम्पूर्ण संसार में (यहाँ पृथिवी का अर्थ सम्पूर्ण संसार है)।

अर्थ वहा ने अग्नि से प्रश्न किया कि तेरी क्या शक्ति है ? अग्नि ने उत्तर दिया कि इस संसार अथवा संसार के प्रश्येक भाग में जो कुछ टब्टि आता है, चाहे वह किसी भाग में हो, मैं सबको जला सकती हूँ। ऐसी कोई वस्तु नहीं, जो मेरी शक्ति से परे हो।

इसका आशय यह है कि अगर अग्नि की कुल शक्ति एकत्र होकर प्रयक्त करे, तो यह सम्भव है कि संसार की प्रत्येक वस्तु को जला दे। यद्यपि इस समय बहुत सी वस्तुएं ऐसी हैं. जो वर्तमान श्राग्त से नहीं जल सकतीं, परन्तु सम्पूर्ण श्राग्त की शिक्त के सामने कोई ऐसी वस्तु नहीं, जो न जल सके ; किन्छ श्राग्त का एकत्र होना, श्राग्त के परमाशुश्रों के कारण से नहीं, वरन परमारमा को शिक्त से है। यदि परमारमा श्राग्त के परमाशुश्रों का संयोग न करे, तो कुछ भी न जल सके। इसके सम्बन्ध में श्रागे कहते हैं।

मंत्र-तस्मे तृणं निद्धावतहहेति तदुपप्रयाय सर्वजवेन तत्रशशाकदग्धं स तत एव निववृते नैतदशकं विज्ञातुं यदेतदाक्षमिति ॥ ६ । १९॥

शब्दार्थ—तस्मै = उस अगित में । तृगां = एक तिनका ।
तिद्धो = उसके सामने एख दिया। एतत्=इसको। दह=जलाओ।
इति = यह। तत्=वह अगित । उपप्रेयाय=उसके निकट गई।
सर्वजवेन=पूर्ण शिक से। तत्=उसको। न=नहीं। शशा क=सका।
दग्धुं=जला। सः=वह। ततः=उससे। एव निववृते=पृथक् होकर्
कहा। न=नहीं। एतत्=उसको। अशकम्=इसको। विज्ञातुं=
जान। यत्=जो। एतत=यह। यज्ञम्=पृजने योग्य हैं। इति=यह।

श्रथं - ब्रह्म ने श्राग्न के सामने एक तृगा रख दिया, परंतु वह सूच्म श्राग्न संयोग श्रवस्था में न होने के कारण सम्पूर्ण शिक से भी उस तिनके को. जिसके जलाने के वास्ते ब्रह्म ने कहा था, न जला सकी। तब उसे छोड़कर श्राग्न ने श्रोर देवतों से कहा कि मैं इस पूजने योग्य शिक को नहीं जान सकती।

प्रश्त-क्या यह बात सम्भव हो सकती है कि अगिन से एक तिनका भी न जल सके, जो ढेर के ढेर जला देती है ?

चतर—सूदम श्रमित तो प्रत्येक वस्तु में रहती है। वह किसीको जला नहीं सकती ; परन्तु जिस समय परमात्मा उसको संयोग अवस्था में लाते हैं, तब ही उसमें जलाने की शिक्त आती है और जब परमात्मा अग्नि को अपनो दशा पर छोड़ देते हैं, तब उसमें जलाने की शिक्त छुछ भी नहीं रहती। इसी कारण अग्नि से तिनके का न जलना सम्भव है। आशय इसका यह है कि प्रत्येक भूत में जो शिक्त दिण्योचर होती है, बह सब परमात्मा को दी हुई है। जब परमात्मा भूतों को सहायता न हैं, तो जिस प्रकार मृतक शरीर छुछ नहीं कर सकता, इसी प्रकार यह भूत भी कुछ नहीं कर सकते।

#### मंत्र-अथ वायुमब्रुवन वायवेतिहजानीहि किमेतद्यक्षामिति तथेति॥ ७। २०॥

शब्दार्थ - अथ=तब । वायुं=बायु को । अब्रुवन=कहा । वायो=हे वायु। एतत्=यह। विज्ञानीहि=तू जानती है। किम्= कौन या क्या। एतत्=यह। यस्म्=अनोखी वस्तु है। इति=है। तथा=ऐसा है। इति=है।

तथा=ऐसा है। इति=है।

श्रथं—जब श्राग्न ब्रह्म को न जान सकी श्रथात श्रांख से श्रह्म का ज्ञान न हुत्रा, तो देवतों श्रशांत इन्द्रियों ने वायु की इन्द्रियों श्रथांत श्रवा से कहा कि तुम जानती हो पूजने योग्य क्या वस्तु है; क्योंकि जहाँ श्रांख से किसी शरीर को नहीं देखते, तो वहाँ उसको स्पर्श करके देखते हैं। यद्यपि श्रह्म ज्ञानी लोग इन्द्रियों को देखने श्राद्ध कामों में स्वतन्त्र समम्मते हैं; परन्तु यह बात सत्य नहीं, किन्तु इंद्रियाँ देखने में स्वतंत्र नहीं; क्योंकि प्रत्येक इन्द्रिय सहायता को चलती है।

मंत्र-तदभ्यद्रवत् तमभ्यवदत् कोऽमीति वायुर्वो अहमस्मीत्यव्रवीनमात्तिरद्वा वा अहमस्मीति ॥ ८॥ २१॥ शब्दार्थ — तत्=वह वायु । अभ्यद्रवत्=सामने आई । तम=इसको । अभ्यवदत्=ब्रह्म ने कहा । कः=कौन् । श्रासि=है। इति=यह कहा। वायुः=वायु । वा=निश्चय करके। श्राहम्=मैं। श्रास्म=हूँ । इति=यह। श्रव्रवीत्=कहा। मातिरिश्वा= श्राकाश में चलनेवाली वायु । वा=निश्चय करके। श्रहम्=मैं। श्रास्म=हूँ । इति=यह।

श्रर्थ—जब वायु ब्रह्म के सामने उसकी वास्तविक दशा ज्ञात करने की उपस्थित हुई, तब ब्रह्म ने उससे पूछा कि तू कौन है ? उसने कहा 'मैं वायु हूँ, जो सम्पूर्ण आकाश में घूमने-वाली मातरिश्वा है, वह मैं हूँ।" यहाँ वायु से आशय हवा की इन्द्रिय, खाल से है ; क्योंकि खाल व यु के द्वारा गर्मी सर्दी को श्रनुभव करती है। बिना वायु के खाल को शीतोब्स का ज्ञान नहीं होता। इसलिये खचा हवा की इन्द्रिय है, वही वायु से यहाँ अर्थ लिया गया है।

#### मंत्र-तिसमंस्त्विय किं वीर्यिमत्यपीदथे सर्व माददीयं यदिदं पृथिज्यामिति ॥ ६ । २२ ॥

शब्दार्थ — तस्मन्=उस । स्विध=तुक्तमें । किं=क्या । वीर्य्यम्=शिक्त । इति=यह कहा । श्विप=विचार करो । इदम्= उस । सर्वम्=सम्पूर्ण वस्तुश्रों के। । श्वाददीयं=उठा ले जाऊँ श्वर्थात उड़ा दूँ । यत्=जो । इदम्=यह । पृथिव्याम्=पृथिवी में देख पड़ती हैं।

श्रर्थ—जब बहा ने बायु से पूछा कि तुममें क्या शिक है ? तब बायु ने उत्तर दिया कि मैं जो कुछ इस संसार में वस्तुएँ हैं, उन सबको उड़ा सकती हूँ, श्रर्थात् जितनी छोटी-बड़ी वस्तुएँ संसार में दृष्टि पड़ती है, उन सबको उठा सकती हूं, कोई ऐसी वस्तु नहीं, जो मेरी उठाने की शिक्त से परे हो। मंत्र-तस्मे तृणं निद्धावेतदादत्स्वेति तदुप-प्रयाय सर्वजवेन तन्न शशाकादातुं स ततएव निववृते नैतदशकं विज्ञातुं यदेतद्य-क्षामिति॥ १०॥ २३॥

शब्दार्थ—तस्मै=वायु में । तृगं=एक तिनके का । निद्यौ= छोड़ दिया। एतत्=उसका । छाद्रस्व=उठा ले जा छार्थात् उड़ा दे। इति=यह सुनकर । तत्=वह वायु । उपप्रेयाय=निकट गई। सर्वजवेन=सम्पूर्ण शक्ति से । तत्=वह । न=नहीं । शशाक=सकी छादातुम=उसका उठाना । सः=वह । ततः=उससे । एव=है । निववृते=पृथक् होकर । न=नहीं । एतत्=उसका । छाशकं=सकी । विज्ञातुम्=जान । यत्=जो । एतत्=यह । यन्नम्=पूजा के योग्य है । इति=यह ।

योग्य है। इति=यह।

श्रथं—वायु की इस प्रतिज्ञा के सुनकर वह प्रत्येक वस्तु को, जो संसार में है उड़ा सकती है, ब्रह्म ने एक तिनका वायु के सन्मुख रखकर कहा कि इसके उड़ाओं अथवा उठाओं। वायु सम्पूर्ण शिक्त से उसके। उठाने के लिये उस तृण के पास गई; परन्तु शिक्त व्यय करने पर भी उसे न उठा सकी। यह देखकर वायु उसी समय तिनके के पास से हट गई और कहा कि मैं नहीं जान सकती, यह क्या वस्तु है। आशय है कि स्पर्श इन्द्रिय अर्थात त्वचा सम्पूर्ण शिक्त व्यय करने पर भी ब्रह्म के जानने में निष्फल हुई, और केई भौतिक वस्तु ब्रह्म के जानने में निष्फल हुई, और केई भौतिक वस्तु ब्रह्म के जानने के ये। य्य न माल्म हुई, तब सब इन्द्रियों ने मिलकर जो इनका राजा इन्द्र अर्थात जीवात्मा है, उससे कहा कि हम तो इस पूजने योग्य तेज स्वरूप के नहीं जान सकते।

#### मंत्र-अथेन्द्रमञ्जवन् मघवन्नतद्विजानीहि किमतद् यचिमिति तथेति तदभ्यद्रवत्तस्मात् तिरोद्धे ॥ ११। २४॥

शब्दार्थ — अथ=पश्चात् अर्थात् अग्नि और वायु की शक्ति माल्म होने के पश्चात्। इंद्रम्=इंद्रियों के राजा जीवात्मा की । अब्बन्=कहा। मघवन्=हे ऐश्वट्ये के स्वामी। एतत्=यह, इसके। विजानीहि=जानता है। किम्=क्या। एतत्=यह। यद्मम्=तेज-स्वरूप पूजने योग्य है। इति=यह। तथा=ऐसा। इति=है। तत्=वह जीव अभी। अभ्यद्वत=ब्रह्म के सन्मुख गया। तस्मात्= उस जीवात्मा से। तिरः=ओट में। द्धे=हो गया।

श्रधं — जब चन्नु श्रौर श्वचा की शक्ति विदित्त होने के पश्चात इन्द्रियों ने जीवारमा से कहा कि हम तो उसे नहीं जान सकते, तू उसके। माल्स कर । तब जीवारमा इन्द्रियों से पृथक होकर श्रव्स को देखने गया, परन्तु वह यन्न श्र्यात् पूजने के ये। ग्या तेजः स्वरूप इस जीवारमा से श्रित निकट होने से छिप गया। जैसे श्रांख प्रत्येक वस्तु के। देखती है, परन्तु उसके पास रहने बाला सुरमा उससे छिपा रहता है श्र्यात् श्रांख उसे नहीं देख सकती, वैसे ही सुपुष्ति की दशा में सब इन्द्रियों के। छोड़ कर भी जीवारमा श्रद्ध के जानने में श्रासमर्थ रहा।

मंत्र-स तिसम्नेवाकाशे श्चियमाजगाम वह-शोभमानामुमां हैमवतीं ताथेहोवाच किमेनय-चिमिति ॥ १२ । २५ ॥

हिं शब्दार्थ — सः=वह | जीवारमा । तिस्मन्=उसी । प्व=ही। आकाशे=आकाश में जहाँ बहा छिपगया था। खियम्=एक छी। त्राजगाम्=त्रा गई। बहु शोभमानां=त्र्रित शोभायुक्त । उमाम्= बुद्धि । हैमवतीं=सोने के भूषणों से शोभायमान । ताम्=उसका । ह=जीव ने । उवाच=कहा । किम्=क्या । एतत्=यह । यद्मम्= पूजने के योग्य । इति=है ।

पूजने के योग्य। इति=है।

श्रर्थ—जब सुषुष्ति श्रवस्था के श्रानुकूल इन्द्रियों से पृथक् जीवात्मा ब्रह्म की खोज करने लगा, तब समाधि की दशा में सबकें। बतलानेवाली बुद्धि उसे दृष्टि श्राई, जा ब्रह्म-विद्या श्रर्थात परमात्मा के भूषणों से शोभायमान होने के कारण बहुत ही शोभा प्राप्त कर चुकी थी श्रोर प्रत्येक भाँति की सिद्धियों के सुवर्ण भूषण उस बुद्धि के। मिल चुके थे। जब जीवात्मा ने उस बुद्धि के। देखा, ते। उससे पूछा कि यह पूजा करने ये। यद तेज स्वरूप वस्तु थी, जिसके जानने में प्रत्येक इन्द्रिय श्रर्थात् देवता सम्पूर्ण श्रपनी-श्रपनी शक्ति व्यय करने पर भी व्यथ रहे, जिसकें। में भी न जान सका।

रहें, जिसका में भी न जान सका ।
सारांश यह है कि न इन्द्रियों से परमात्मा का ज्ञान हो।
सकता है और न जीवात्मा हो उनके द्वारा परमात्मा के। जान सकता है। केवल सूच्म बुद्धि जा समाधि की दशा में या पूर्ण वैराग्य होने पर देदा होती है, उसीसे ब्रह्म का ठीक ज्ञान हो सकता है, जिसका ज्ञान अगले खरडों में आवेगा।

न्देवात् यवनिवव्हिक्कि द्रिक्ति ह्यान्द्रीविष्ठं पर्य-

मंत्र-सा ब्रह्माति होवाच ब्रह्मणो वा एत-दिज्ये महीयध्वमिति ततो हैव विदांचकार ब्रह्माते ॥ १ | २६ ॥ हिन्ह हो हो है ।

शब्दार्थ-सा=बुद्धि । ब्रह्म=परमारमा । इति=है । ह=निश्चय-पूर्वक। उवाच=बोला। ब्रह्मणः=ब्रह्म की। वा=निश्चयपूर्वक ! एतत्=यह । विजये=जीत । महीयध्वम्=महत्ता को प्राप्त करती है। इति=र्ञ्चत में । ततः=उससे । ह=ितश्चय । एव=हो । विदाञ्चकार= जीवारमा ने माल्म किया। ब्रह्मोति=यह पूजा करने योग्य है। अर्थ व्रह्म-विद्या ने, जो शुद्ध बुद्धि है, जीवास्मा को बताया कि सब देवता अर्थात् इन्द्रियों की जो सफलता है ; वह बहा की सफलता है। ब्रह्म के कारण से ही सब इन्द्रियों को यह महिमा मिली है; क्योंक इन्द्रियाँ जड़ अर्थात् ज्ञान से शून्य हैं और बिा ज्ञान के किसी को सफलता हो ही नहीं सकती। इस कारण जब तक ब्रह्म उनकी सहायता न करे, तब तक ज्ञान किसीको हो नहीं सकता। ब्रह्म जब सहायता करते हैं, तो जीव को मेघा नामी बुद्धि देते हैं, जिससे जीव अपने स्वरूप और ब्रह्म को जानकर मोच प्राप्त करता है। जब तक मेघा बुद्धि प्राप्त न हों, तब तक किसी दूसरी शकि से इम ब्रह्म की नहीं जान सकते। इसिलिये जहाँ तक हम परिश्रम कर सकते हैं, हमें वेदों के अभ्यास अर्थात बार-बार बिचारने और परमात्मा की उपासना

सं वह बुद्धि प्राप्त करनी चाहिये।
मंत्र-तस्माद्धा एते देवा अतितरामिवान्यानदेवान् यदिग्नविधुरिन्द्रस्ते ह्येनन्निदिष्ठं पस्पशुस्ते ह्येनत् प्रथमा विदान्नकार ब्रह्मोति ॥
२ । २७ ॥

शब्दार्थ — तस्मात्=उस कारण से। वा=निश्चय। एते देवाः= श्राग्न वायु श्रादि। श्रातितराम्=प्रतिष्ठा को प्राप्त करते हैं। इव= इसी भाँति। श्रान्यान्=श्रान्य। देवान=देवती को। यत्=जो। श्राग्निः=तेज श्राश्नित् चतु । वायुः=वायु श्राश्चित् स्वचा । इन्द्रः= जीवारमा । ते=वह देवता । हि=निश्चय पूर्वक । एनत्=यह । नेदिष्ठम्=श्राति निकट होकर । परपर्शुः=उसको स्पर्श करके विदित किया । ते=वह दंवता । हि=निश्चय करके । एनत्=उस ब्रह्म को । प्रथमः=पहले । विदाद्धकार=माल्म करते या जानते हैं । ब्रह्म= परमारमा । इति=यह है । हि साल अस्ट करके हाइ कि क्रिक्ट

श्रर्थ—जीवात्मा, श्राँख श्रीर खाल सबसे पहले उस ब्रह्म को श्रित निकट स्पर्श करते हैं श्रर्थात् उसके ग्रुणों को मालूम करते हैं श्रीर इनके कारण से श्रन्य इन्द्रियाँ भी ब्रह्म के गुणों से ज्ञानी हो जाती हैं। नेत्र श्रीर स्वचा को श्रन्य इन्द्रियों पर इसी कारण प्रभुत्व है कि वह श्रीर इन्द्रियों से पहले सृष्टि में से ध्रियर के गुणों को जानती हैं। इन्द्रियाँ स्वयम् ब्रह्म को जानने योग्य नहीं श्रीर न जीवात्मा हो स्वयं श्रकेला ब्रह्म को जान सकता है; किन्तु शुद्ध बुद्धि से जो कि मन के मैल (ग्लानि) विचेप (चंचलता) श्रावरण इन तीनों दोषों से पृथक् होने की दशा में, जो समाधि को दशा है, उसी समय ब्रह्म का ज्ञान हो सकता है; श्रन्य श्रवस्था में ब्रह्म का ज्ञान नहीं हो सकता।

मंत्र-तस्मादा इन्द्रो ऽतितरामिवान्यान्देवान् स ह्यनन्नेदिष्टं पस्पर्शे स ह्यनत्प्रथमो विदाश्च-कार ब्रह्मेति ॥ ३ ॥ २८ ॥ ॥ १९ ।।

शब्दार्थ — तस्मात्=जिस कारण । वा=निश्चय । इन्द्रः= जीवात्मा । स्रतितराप्=त्रव स्रमगण्य बनता है । इव=भाँति स्रन्यान्=स्रन्यों । देवान्=देवतों पर । सः=वह ही जीवात्मा । हि= निश्चय पूर्वक । एनत्=इस सबको । नेदिष्ठं=स्रति समीप से । पर्पर्श=स्रनुभव किया । सः=वह । हि=निश्चय करके । एनत्= उसको । प्रथमः≐प्रथम । विदाख्यकार=जानता है । ब्रह्म=

परमारमा । इति चहु। एक की आनुभव नहीं कर सकतीं। केवल जीवात्मा हो बुद्धि की सहायता से परमात्मा को जानता है और उसकी सहायता से इन्द्रियाँ परमात्मा की बनाई हुई चीजों को ज्ञात करके उससे लाभ उठाती हैं; अतएव जीवात्मा सम्पूर्ण इन्द्रियों से बढ़कर है। एक-एक इन्द्रिय के पृथक् हो जाने से यह शरोर नितान्त बेकार नहीं हो जाता; अन्धा आदि कह-लाने पर भी अपने कार्य को करता चला जाता है; परन्तु जीवारमा के अलग हो जाने पर सम्पूर्ण इन्द्रियों की स्थिति में भी कोई कार्य नहीं हो सकता। कतिपय पुरुषों को यह संदेह होगा कि इन्द्रियों के बिना जीवात्मा क्या काम कर सकता है ; परन्तु विचार-शोल मनुष्य भलो प्रकार से जानते हैं कि जो काम जीवारमा का है, वह बिना इन्द्रिया के भी पूरा हो सकता है और शेष काम शरीर के हैं, उनके पूरा करने को इन्द्रियों की आवश्यकता है, अर्थात् जीवात्मा अपने कार्य में किसी अन्य के आधीन नहीं है।

प्रश्न - जीवारमा का कौन सा काम है, जो बिना इन्द्रियों के पूरा हो सकता है ? हम तो कोई काम भी इन्द्रियों के बिना होता नहीं देखते गर्मा गराता हुन्ह । हासन्छ एक

उत्तर-जीवात्मा का काम आनन्द भोगना है। सो वह उसी दशा में हो सकता है, जब इन्द्रियों से जीव का सम्बन्ध न हो। इस वास्ते समाधि, सुषुप्ति और मुक्ति दशाओं में जबकि जीवात्मा पर-मात्मा के संयोग से आनन्द भोगता है, इन्द्रियों से उसका सम्बन्ध नहीं रहता, श्रौर जिस अवस्था में जीवात्मा इन्द्रियों के साथ सम्बन्ध रखता है, उस दशा में उसे ब्रह्मानन्द प्राप्त हो नहीं होता।

प्रश्न क्या कारण है कि जीव को इन्द्रियों की स्थिति में पस्पर्या=अनुभव किया। सः=वह। हि=िश्विष्विमि बिक्त इन्ताह

उत्तर इन्द्रियों के द्वारा वाह्य पदार्थों का ज्ञान होता है; वाह्य पदार्थ सब प्राकृतिक हैं त्रीर प्रकृति में त्रानन्द गुण मौजूद नहीं है; इसी कारण इन्द्रियों द्वारा त्रानन्द प्राप्त नहीं हो सकता। प्रश्न जनकि इन्द्रियों के विषयों के सम्बन्ध से जीव को त्रानन्द नहीं मिलता, तो क्यों इन्द्रियाँ जीव को विषयों में लगाती हैं?

उत्तर — इन्द्रियाँ प्राकृतिक वस्तुएँ हैं; इसी कारण वह अपनी जाति प्रकृति से ही सम्बन्ध करती हैं। दलाल खरीदार को क्रुठी दूकान पर ही ले जाता है; क्योंकि वहाँ उसे दलाली मिलती है।

## मंत्र-तस्येष आदेशो यदेताद्वियुतो व्ययुतदा ३ इतीन्त्यमीमिषदा ३ इत्यधिदेवतम् ॥४।२६॥

शब्दार्थ — तस्य=उस बहा का। एष=यह। श्रादेश=उपदेश है। यत्=जो। एतत्=यह। विद्युतः=विज्ञली। ब्यद्युतत्=चमकतो श्रौर छिप जाती है। श्रा=इस भाँति। इति=ऐसा। इत्=ठीक। न्यमी-मिषत=श्रांख बंद होती श्रौर खुलतो है। श्रा=उसी प्रकार। इति=इस प्रकार। श्रिध्देवतम्=ब्रह्म भो प्रकट होता श्रौर छिप जाता है। श्रिष्ट चपरोक्त विषय को सिद्ध करने के बास्ते कहते हैं कि वह प्रमारमा, जो ज्ञानी तथा कमेकांडी मनुष्यों की दृष्टि में सर्वत्र प्रस्व दृष्टि श्राता है, श्रौर श्रज्ञानी मनुष्य उसे मालूम नहीं कर सकते, इसी कारण उनसे छिपा है। उस ब्रह्म का ऐसा ही उपदेश है कि जिस प्रकार विद्युत चमक कर छिप जाता है, जिस प्रकार श्रांख बंद होती देखती है, इसी भाँति ब्रह्म के प्रस्यच होने श्रौर छिप जाने को श्रलंकार के क्रप में वर्णन किया है।

सारांश यह है कि न तो ब्रह्म की अज्ञानी मनुष्य ही समभ सकते हैं, क्योंकि वह इन्द्रियों से देखना चाहते हैं और न कर्महोन ज्ञानो पुरुष ही उस ब्रह्म को अनुभव करते हैं, केवल कर्मकांडी हानी मनुष्य ही जान सकते हैं। संसार में ब्रह्म की शक्ति विद्युत की भाँति प्रकाश हो कर छिए जातो है अर्थात जिस समय मनुष्य एक विषय को छोड़कर दूसरे विषय में लगता है, तो दोनों विषयों के मध्य के समय में उसका ब्रह्म के साथ में सम्बन्ध होता है।

मंत्र-अथाध्यातमं यदेतदगच्छतीव च मनी-उनेन चैतदुपस्मरत्यभीक्षणं संकल्पः ॥५।३०॥

शब्दार्थ — श्रथं = इसके बाद। श्रध्यासम् = श्रास्मा विषयक। यत् = जो। एतत् = यह। गच्छति = चलता है। इव = ऐसे। च = श्रोर। मनः = मन का। श्रनेन = इससे। च = श्रोर। एतत् = यह। उपस्मरित = समीप होकर याद करे। श्रभीद्रणं = बारंबार। संकल्पः = मानसिक विचार।

पश्चात् मनुष्य को आस्मिक कामों के पूर्ण करने के वास्ते परमात्मा अर्थात् सबसे बलवान् संसार की आर मन की चंचलता को चलाने का विचार करना चाहिये और मन को प्रत्येक से कंड में परमेश्वर की उपासना में लगावे और उसकी उपस्मृत करके आनन्द को प्राप्त करे। सारांश यह है कि बाह्य सम्बन्ध, जो कि इन्द्रियों के द्वारा होते हैं, उनको पृथक् करके मन के भीतर जो सन व्यापक परमात्मा है, उसके ध्यान में लवलीन हो जावे और मल, विचेप और आवरणों का परदा, जो जीव और ब्रह्म के मध्य है उसको कर्म उपासना और ज्ञान के सम्बन्ध से दूर करके आत्मा को आस्मिक सन्मार्ग पर पहुँचावे अर्थात् मनुष्य को यह विचार दृढ्तापूर्वक कर लेना चाहिये कि मेरा मन सर्वदा ब्रह्म की ही ओर धावे और ब्रह्म को छोड़ कर सांसारिक वासनाओं में, जो मनुष्यों को सन्मार्ग से प्रथक ले जानेवाली हैं, न जावे, किन्तु हर समय ब्रह्म ही के ध्यान में धीते।

मंत्र-तद्धं तहनं नाम तहनमित्युपासितहयं स य एतदेवं । वेदाभिहेनं सर्वाणि भूतानि संवाञ्छन्ति ॥ ६ । ३१ ॥

शब्दार्थ — तत्=वह । ह=प्रसिद्ध । तद्वनं=दुःख से बचने के वास्ते रहने योग्य । नाम=प्रसिद्ध । तद्वनं=दुख से वचने के कारण परमारमा का नाम तद्वन । इति=इस प्रकार । उपासितव्यं=उपास्त को । सना करनी चाहिये । सः=वह । यः=जो । एतत्=इस ब्रह्म को । एवम्=इस प्रकार । वेद्=जीनता है । अभि=नितानत । ह=ितरचय एनं=उसको । सर्वाणि=सम्पूर्ण । भूतानि=जीव या भूत । संवांछन्ति=इच्छा करते हैं ।

ा अर्थ-उपरोक्त गुर्णों से गुर्णी को ब्रह्म है, जिसका कथन इस उपनिषद् में आया है, वहीं ब्रह्म दुःख से पृथक् रहने की इच्छा रखनेवालों के। उपासना करने याग्य और प्रसिद्ध है; क्यों कि प्रकृति सत् हैं, जीवारमा सचित् है केवल बहा ही सचिदा-नन्द् है। जिसका आनन्द् की इच्छा हो, उसका उद्देश ब्रह्म की उपासना ही से पूर्ण हो सकता है। ब्रह्म के अतिरिक्त जीव श्रीर प्रकृति की उपासना करने से मनुष्य दुःखों से विलकुल नहीं छूट सकता। मनुष्य यथार्थ ब्रह्म की उपासना करना जानता है अर्थात् ब्रह्म का सच्चा विधान जो योग है, उसको नियमपूर्वक करके बहा की उपासना करता है। संसार के समस्त विद्वान ऐसे मनुष्य की मन से भक्ति करते हैं। जिस प्रकार प्रकृति संसार में धन की इच्छा रखनेवाले धनी के पास जाती है; ऐसे ही ईश्वर-भक्ति के इच्छुक नियमपूर्वक योग करनेवाले के पास जाते हैं। अब चेला अर्थात् शिष्य पुनः गुरु से प्रश्न करता है। यहाँ तक गुरु का उपदेश है। अब गुरु और चेले दोनों के प्रश्नोत्तर हैं 🗅 📗 सहक्ष हासकार हिल

## मंत्र-उपनिषदं भो बूहीत्युक्ता ते उपनिषद् ब्राह्मीं वाव ते उपनिषद्मब्रुमेति ॥ ७ । ३२ ॥

शब्दार्थ — उपनिषद्=गुप्त । भेद् श्रथीत् ब्रह्म-विद्या । भो=है गुरु । ब्रह्म-वर्णन कर । इति=यह । उक=जो कहा है । ते=तुमको । उपनिषद्=गुप्त भेद । ब्रह्मों=परमारमा । के । सम्बंध । वाव= निरचया ते=तुमको । उपनिषद्=ब्रह्म-विद्या । श्रहुम्=कह चुका । इति=समाप्ति तक । विकास । विद्या । श्रहुम्=कह चुका ।

अर्थ — शिष्य ने गुरु से कहा "हे गुरु ! अब तुम मुक्त विद्या का भेद बता दो।" तब गुरु ने कहा कि जो कुछ ब्रह्म विद्या के सम्बन्ध से मनुष्य को ज्ञान हो सकता है, वह मैं तुमको बता चुका। तब शिष्य ने कहा कि जो कुछ आपने बताया है, इसमें जो कुछ शेष रह गया हो, उसको आप बतावें। गुरु ने कहा कि मैं ब्रह्म का उपदेश तुक्तको कर चुका, अब कुछ बताना शेष नहीं। निश्चय जिस कदर ब्रह्म-विद्या संसार में है उसको मैं तुक्तको बतला चुका हूँ। अब इसमें कुछ बतलाना बाकी नहीं है।

प्रश्त—जब कि गुरु ने चेले को सम्पूर्ण ब्रह्म-विद्या का उपदेश कराया था, तो शिष्य को ब्रह्म के सम्बन्ध में संदेह क्यों रहा, जिससे उसने यह कहा कि और जो बाक्षी है उपदेश करिये।

उत्तर—ब्रह्म-विद्या श्रवण श्रर्थान् गुरु से उपदेश सुनने उसको युक्ति से रात दिन विचारने, निध्यासन उस पर नियमपूर्वक कर्म करने से होता है और गुरु उपदेश केवल श्रवण है, सनन और निध्यासन की कमी थी। इसलिये चेले को ब्रह्म-विद्या का स्पष्ट ज्ञान नहीं हुआ, अतएव उसने गुरु से प्रश्न किया।

मंत्र-तस्यै तपो दमः कर्मिति प्रतिष्ठा । वेदाः सर्वागानि सत्यमायतनम् ॥ ८। ३३ ॥ शब्दार्थ — तस्यै=उसमें प्रवेश करने को। तपः=तप करना श्रामित जुधा, तृषा, शीतोष्ण का सहन करना। दमः=मन के। वश में रखना। कर्म=वेदानुकूल कमों का करना। इति=यह। प्रतिष्ठा=प्रतिष्ठा। वेदाः=ऋग, यजुर, साम, अथर्व चारों वेद। सर्वागानि=वेद के छः अङ्ग और छः उपाङ्ग अर्थात शिचा कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द, ज्योतिष यह वेद के अङ्ग ; न्याय दर्शन, वैशेषिक-दर्शन, सांख्य-दर्शन, योग, मीमांसा, वेदान्त। दर्शन यह छै वेद के उपाङ्ग हैं। सत्यम्=सत्य बोलना, उसके अनुकूल कम करना और सत्य स्वरूप परमात्मा के सहारे रहना। आयतनम्= रहने का स्थान है।

श्रुविका स्थान है ।

श्रुविका स्थान है ।

श्रुविका स्थान हो ।

श्रुविका हो ।

श्रुविका स्थान हो ।

श्रुविका स्थान हो ।

श्रुविका ।

श्रुविका स्थान हो ।

श्रुविका स्थान हो ।

श्रुविका हो ।

श्रुविका स्थान हो ।

श्रुविका हो ।

श्रुविका स्थान हो ।

जब तक मनुष्य वेदें। के द्यांग चौर उपांग के नहीं जानता, तब तक वह वेद का ठीक तौर पर नहीं जान सकता चौर जब तक वेदें। का यथावत में समम्म न ले तब तक उसे ब्रह्मज्ञान नहीं है। सकता, परन्तु यह सब ज्ञान भी सत्य के साथ रहने से काम श्राता है, द्रयोंकि सत्य ही इन सबके रहते का स्थान है। जब तक सत्य न हो, तब तक कर्म, दम श्रीर वेदों का ज्ञान यथार्थ हो नहीं सकता। श्रतः सत्य सब साधनों में एक उत्तम साधन है। मंत्र—यो वा एतामवं वेदाऽपहत्य पाटमान-मनन्ते। स्वर्गे लोके ज्येष्ठ प्रतितिष्ठति प्रति-तिष्ठति॥ ६ | ३४॥

शब्दार्थ-यः=जो आदमी। वै=ितश्चय। एता=इस ब्रह्म-विद्या के। एवम्=इस नियम से। वेद्=जानता है। अप-हत्य=नाश करके। पाप्मानम्=अनन्त जन्मों के महा पापों की अर्थात् अनन्त पापयुक्त स्वभाव के। अनन्ते=अनन्त। लोके= लोक। स्वर्गे=सुख के कोष। ज्येष्ठे=सबसे उत्तम परमासमा में। प्रतितिष्ठति=अवश्य स्थर होता है अर्थात् अन्य वासनाओं से बचकर केवल परमात्मा में लग जाता है। प्रतितिष्ठति=अवश्य स्थिर होता है। यहाँ दो बार आने का मतलब समाप्ति और विशेष ध्यान से है।

अर्थ — जो आदमी उक्त श्रुतियों से बताई हुई ब्रह्म-विद्या को यथार्थ जानता है अर्थात पूर्ण विश्वास के सीमा तक पहुँचा देता है, वह मनुष्य बहुत समय से एकत्रित पापों के स्वभावों से बचकर अन्त को सर्व सुख-सागर परमात्मा में स्थिर होकर आनन्द भोगता है और जब तक मनुष्य ब्रह्मज्ञान को अनियम जानने का परिश्रम करता है, तब तक उसे ब्रह्म का ज्ञान हो नहीं होता । जब तक ब्रह्म का ज्ञान न हो, तब तक सुख प्राप्त नहीं होता।

श्री३म् शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!! इति नाहात्रस्य स्टूलका के किस्सानितः स्टूलका कि का

है। सकता, परन्तु यह सब ज्ञान भी सरय के साथ रहने स चाम

शब्दायं — तम्= उस निवेता। कुमारम्=कुमार वालक के।। सन्तम् = विश्वतं का। वृद्धिमाद्धाः च्याच्यां के। नोयमाद्धाः किंवसम् = विश्वतम् च्या विश्वार। आविशं-पेदा विश्वसम् इ दिए जाते हुए। अई = यस का विश्वार। आविशं-पेदा हो गया कि यह उत्ति मिर्गिद्धिका है। सः= उस निवेत्ता ने। अप्रति-निज सेस में दुस्ति विवार किया।

णर्थ — कुमाराबस्था है।ने 13 भी उस निवहता के मन में धर्भ की श्रद्धा उर्पन्न है। यह । उसने जिल्लाम कि मेरा पिता यह खर्म के स्था 515 हिन्दी ना है; क्योंकि यह की दिल ॥ में द्री गीवें थीं, वह बूही थों और बूई। गीवों के

मंत्र-उद्यान हवे वाजध्यवनः सर्ववेदसं ददी। तस्य ह नचिकता नाम पुत्र आस ॥ १ ॥

शब्दार्थ चुरान्=मुक्ति को इच्छा रखनेवाला। हवै=भूतकाल की घटनात्रों का स्मरण दिलाने के वास्ते इन शब्दों का प्रयोग होता है। वाजअवसः=वाजअवस नामो विद्वान्। सर्ववेदसम्= जो उसके पास वाह्य धन था। ददौ=वह उसने दान कर दिया। तस्य=उस विद्वान् का। ह=प्रसिद्ध। निवक्तेता=यह नाम है। नाम=उक्त नामवाला। पुत्रः=पुत्र। न्यास=हुन्ना था।

अर्थ — वाजश्रवस नामी ऋषि ने मोत्त की अभिलाषा से अपना सम्पूर्ण धन, गौ आदि पशु जो ऊछ था; इस विचार से कि जब तक सम्पूर्ण पदार्थों का न छोड़ हैं, मोत्त प्राप्त नहीं हो सकती, दान कर दिया। उस ऋषि का एक पुत्र नचिकेता नामी था। इस प्राचीन गाथा का, लोगों की मुक्ति के साधनों का उपदेश करने के लिये वर्णन करते हैं।

मंत्र-तथं ह कुमारथं संतं दक्षिणासु । नीयमानासु श्रद्धाऽऽविवेश सोऽमन्यत ॥ २॥ शब्दार्थ —तम्=उस निवकेता। कुमारम्=कुमार बालक के। सन्तम्=उपस्थित का। दिल्लासु=दिल्लाश्रों के। नीयमानासु= नियमबद्ध दिए जाते हुए। श्रद्धा=धर्म का विचार। श्राविवेश=पैदा हो गया कि यह क्या काम मेरा पिता करने लगा है। सः=उस निवकेता ने। श्रमन्यत=निज मन में ऐसा विचार किया।

श्रर्थ — कुमारावस्था होने पर भी उस निवक्ता के मन में धर्म की श्रद्धा उरपन्न हो गई। उसने विचार किया कि मेरा पिता यह धर्म के स्थान में क्या अधर्म करने लगा है; क्योंकि यह की दित्त मा में जो गौवें थीं, वह बूढ़ी थीं और बूढ़ी गौओं के दान से धर्म के स्थान में अधर्म होता है। दान इस कारण दिया जाता है कि औरों के। लाभ पहुँचे। जिस दान से लाभ के स्थान में हानि पहुँचे और देनेवाले के। विदित है। कि इस दान से लेनेवाले का कोई लाभ नहीं होगा, किंतु हानि पहुँचेगी, ते। वह दान पाप है, जैसा कि आगे प्रकट होगा।

मंत्र-पीतोदका जग्धतृणा दुग्वदोहा निरिं-द्रियाः। अनन्दा नाम ते लोकास्तांस गच्छात ता ददत्॥ ३॥

शब्दार्थ — पीतोदकाः=युवावस्था में जिनका दुग्व पिया जा चुका हो। जग्धतृगाः=घास जिन्होंने खाया हो। दुग्ध-दोहाः=जिनका दूध दुहा जा चुका हो। निरिन्द्रियाः=संतान उत्पन्न करने से जो बहुत वृद्ध हो गई हों। श्रनन्दाः=सुख श्रीर आनन्द से रहित, जिसमें उन्नति न हो। ते=वह। लोकाः=शरीर जन्म। तान्=उन जन्मों को। सः=वह। गच्छित=जाता है श्रर्थात् इस प्रकार के जन्म में उस श्रादमी को सुख का नाम भी नहीं मिलता है। ता ददत=जो इस भाँति की वृद्धा गी दान करता है।

अये युवावस्था की दशा में जब गौ दूध देने योग्य और जंगल से घास चरकर निःशुल्क दूध पिलाती रही, तब तो इनका दूध पीते रहे, जब वह बहुत बूढ़ी होने के कारण दूध देने के योग्य न रही, तब उनको किसी पुरोहित अथवा पंडा को दान कर दिया। इस प्रकार के दान करने वाले मनुष्य उन योनियों अर्थात् जन्मों को प्राप्त करते हैं कि जिन योनियों में आनन्द का नाम भी नहीं सुनाई देता, त्रानन्द मिलना तो दूर रहा।

प्रश्न-क्या दान करने से भी नक मिलता है ? हम गौ-दान करने का बड़ा महास्त्य शायः सुनते हैं। हा एकी एए कि महार

उत्तर यह कृतद्वता है गौ-दान करने वाले की; क्योंकि जब तक उससे लाभ मिला, उसकी प्राप्त किया। अब जबकि लाभ मिलने की आशा न रही, तब दूसरे के गले मढ़ दिया। यह बहुत बड़ा पाप है। क्रतध्तता से बढ़कर कोई पाप नहीं।

प्रश्न कृतव्नता को इतना बड़ा पाप क्यों माना ?

उत्तर-क्योंकि इस पाप से मुर्खी के मन में नेकी से घृणा उत्पन्न होती है। वह जानते हैं कि अमुक मनुष्य ने उपकार किया था, उसको यह फल मिला। अगर हम उपकार करेंगे, तो हमारी भी वही दशा होगी। सुतराम् वह शुभ कामों से पृथक् रहते हैं; जिससे संमार में नेको को बहुत हानि पहुँचती है। श्रतः संसार से भलाई दूर करना महापाप है।

मंत्र-स होवाच पितरं "तत् कस्मै मां दास्य सीति" दितीयं तृतीयम् "मृत्यवे त्वा ददामीति ॥ ४ ॥ शब्दार्थ-सः=उस निविकेता ने । उवाच=कहा । पितरम्=

अपने पिता को । तत्=प्रिय । कस्मै=किसका । मां=मुक्तको ।

दास्यसीति=दोगे। द्वितीयम्=ग्रन्य को। तृतीयम्=तीसरे को। तं=उस बालक से। ह उबाच=पिता ने कहा। मृत्येव=मीत को। त्वा=तुमको। ददामि=देता हूँ। इति=यह।

अर्थ इस विचार से नचिकेता ने अपने पिता से कहा कि तुम मुक्तको किसको दोगे ? तब उसके पिता ने उत्तर दिया कि तुमको मृत्यु अर्थात् मौत को दूँगा। इसके दो अर्थ हो सकते हैं कि तूने उद्रगड़ना की है, इस कारण तुमको जान से मार डाल्गा, या मृत्यु नाम किसी ऋषि का होगा, उसको दूँगा। यदि प्रथम का अर्थ लिया जावे, तो ठीक नहीं माल्म होता, क्योंकि उस निवकेता ने ऐसा अपराध नहीं किया था, जो मौत के याग्य होता। प्रथम तो नचिकेता ने इसका फल विचारा था कि पिता, जिस भूल को करने लगा है, इसका फल पिता को दुःख होगा। इस कारण इसने कहा था कि मुमको किसको दोगे ; क्यांकि पुत्र से अधिक मूल्य की वस्तु दूसरी हो नहीं सकती। पुत्र के उस दिल्ला में देन से बुरा गोदान देने का पाप न होगा ; क्यांकि अच्छा बुरा जो पास था, सब ही दे दिया, यदि अच्छा न दिया, केवल बुग ही बुरा दिया तो पाप लगेगा। जब कि नचिकेता सच्चे मन से वह रहा था, ता उसके गले पाप किस प्रकार लग सकता है। जब इसका दोष नहीं, तो साधारण मनुष्य भी इस कठीर दंड को नियत नहीं कर सकता, तो ऋषि क्यों करने लगा था। त्रातः पहला अर्थ ठीक नहीं मालूम होता। दूसरी बात यह भी है कि मृत्यु का दूँगा, ऐसा किस प्रकार कहते हैं, क्योंकि मीत के अर्थ शरीर और जीव का वियोग है; शरीर तो यहीं खाग में जला दिया ाता है, यदि गया तो जीव गया। जीव का नाम नचिकेता नहीं और न जीव के देने का ही उसको अधिकार है अतः ऋषि के कहने से और आगे के विषय से प्रत्यत्त प्रगट होता है कि ऋषि ने ऐसा शब्द कहा कि जिससे नचिकेता की

दएड भी हो जावे अर्थात् वह इस भी जावे ह्योर ऋषि का कथत् भी पूर्ण हो सके हो । इसक् किए एक । किए सके हो किए उस अस्ति

मंत्र-बहूनामेमि प्रथमो बहूनामेमि मध्यमः। कि छे स्विद्यमस्य कर्त्तत्यं यन्मयाऽद्य करिष्यति॥ प्र॥

शब्दार्थ —बहूनाम्=बहुत से शिष्यों में। एमि=प्राप्त करूँगा।
प्रथमः=प्रथम नम्बर। बहूनाम्=बहुत से लड़कों में। एमि=प्राप्त
करूँगा। मध्यमः=मध्यम संख्या; किसो से बुरा नहीं। किम्=
कौनसा। स्वित्=अधिकार। यमस्य=मौत का ही। कर्त्तव्यं=काम
है। यत्=जो। मया=मेरे द्वारा। अद्य=आज। करिष्यति=करेगा।

श्रर्थ — पिता की इस बात का सुनकर निकेता सोचने लगा कि पिता ने यह श्राज्ञा क्यों दी। बहुत से लड़कों में जो मेरे साथ पढ़ते हैं, मैं प्रथम हूँ और बहुत से लड़कों में मध्यम हूँ, मैं बुरा किसी दशा में नहीं। फिर मीत का कौन सा काम है, जो मेरे हारा प्राप्त होगा; जिसके वास्ते मुक्ते पिता ने यह श्राज्ञा दी; क्योंकि ऐसी कठोर सजा का उसका देना इस खराबी से लोग बच जायें जैसा मैं खराब हूँ या इस कारण से कि उसकी मौत से दूसरे का उपकार हो, सो मौत का कौन सा काम है, जो श्राज्ञ मेरे मरने से पूर्ण होगा। इस कारण निवकेता डर गया श्रीर पिता को कोध में देखकर बोला—

मंत्र-अनुपर्य यथा पूर्वे प्रतिपर्य तथा ऽपरे। सस्यमिव मर्त्यः पच्यते सस्यमिवा जायते पुनः॥ ६॥

शब्दार्थ-अनुपश्य=मन में विचार कर देखो । यथा=जैसे ।

पूर्वे=पहले धीमान् लोग जैसे पितादि सब चल दिये। प्रतिपश्य= विचार कर देखो। तथा=ऐसे। अपरे=दूसरे। जिस प्रकार बह अपना बात को मानते हैं अर्थात् जो कुछ दिया उस पर अमल करते हैं. हाल के विद्वान् भी बात पर अमल करते हैं. तुम अपने इस प्रण पर किसको दोगे अमल करो क्योंक; मस्थः=मरने वाला मनुष्य। सस्यं=अनाज की। इव=तरह। पच्यते=पकता है। यवादि के खेत की भाँति काटने वाला यह शरीर पक कर नाश हो जाता है। सस्यमिव=और उसी खेत की भाँति। जायते=उस्पन्न होता है। पुनः=देाबारा।

अर्थ-पिता को क्रोध की दशा में देखकर नचिकेता के। विचार उत्पन्न हुआ कि क्रोध की दशा में मुक्ते मौत के देने का कह ता चुका है, परन्तु अब उससे हिचकिचाता है। तब निच-केता ने कहा है पिता! तुम अपने बाप दादादि बड़ों की आर देखो कि उन्हें ने अपनी प्रतिज्ञा के। नहीं छोड़ा और अपने धर्म के वर्तमान काल के विद्वानों की आर देखों, वह भी प्रतिज्ञा भङ्ग नहीं करते, जो कह देते हैं उसका पूरा करते हैं। अतः तुम मुमको बिना किसी चिन्ता के मौत की दे दे।, क्योंकि इस प्रण के। पूरा न करना आपके वास्ते अच्छा नहीं है। जिस प्रकार खेत उरपन्न होता है, तब हरा-भरा मालूम होता है, ऐसे ही समय पर पककर शुष्क है। जाता है, फिर देवारा नाश है। कर उत्पन्न है। जाता है। यही दशा इस शरीर की है। इसमें उत्पन्न और नाश देानें ही होते हैं, कोई वस्तु ऐसी नहीं जा पैदा हो स्त्रीर नाशवान् न हो। इस कारण मेरी मौत की चिन्ता न करेा; क्योंकि यह शरीर अतिस्य है, सदा रहनेवाला नहीं। धनादि भी नहीं रहते त्रौर मौत एक दिन अवश्य त्रानी है। इस कारण धर्म के। संग्रह करने का उद्योग करो। ऐसी बात का पूरा न करना ठीक नहीं; तुम मुक्तका मौत का दे दे। निचकेता की इस हुँदता के। देखकर पुराने ब्रह्मचारियों की दशा का पता चलता है। हिस्स किस्सी कि किस्स कि किसी कुछले - अस्स

## मंत्र-वैश्वानरः प्रविशस्यतिथिक्रीह्मणोग्रहान्। तस्यैतां शान्ति कुर्वन्ति हर वैवस्वतोदकम् ॥७॥

शब्दार्थ — वैश्वानरः = श्रानि की भाँति जिस ब्रह्मचारी का मस्तक चमकता हो। प्रविशति = प्रवेश किया है। श्रातिथ = नेक सदा-चारी विद्वान् ; जिसके श्राने की कोई तिथि नियत नहीं । ब्राह्मणः = ब्राह्मण कुल में उत्पन्न हुश्रा या ब्राह्मण के गुण वर्म स्वभाव वाला। गृहान् = घरों में। तस्य = इसकी। एताम् = धर्मारमा लोग प्रतिष्टा करते हैं। शांतिम् = शांति। कुर्वन्ति = करते हैं। हर = प्राप्त करो। वैवस्वतः = सूर्य के समान तेजस्वी नचिकेता के लिये। उदकम् = हल।

शर्थ—निवकेता के इन शब्दों को ; जो उपरोक्त वर्णन किये गये हैं ; सुनकर उसके पिता ने मृत्यु नाम श्राचार्य के पास भेज दिया श्रीर जब निवकेता, जो बह्मचय्य के ठीक पालन करने के कारण श्रीन की भाँति तेज रखता था श्रीर जिसने बह्मचय्य तेज को प्राप्त किया था, जिस समय मृत्यु नामी श्राचार्य के भवन में प्रवेश किया, युद्यपि निवकेता के मृत्यु श्राचार्य या यमाचार्य के भवन पर जाने को कोई तिथि नियत नहीं थी, इस कारण इस श्रातिथ के। घर में प्रवेश होते देखकर मृत्यु नामी श्राचार्य को हो ने जलादि देकर निवकेता के। शांति करना चाहा; परन्तु निवकेता ने इस विचार से कि पिता ने मृत्यु के पास भेजा है श्रीर मृत्यु वहाँ पर नहीं, मृत्यु के मिले बिना श्रन्य कोई काम करने से पिता की श्राज्ञा पूर्ण नहीं होगी; श्रतः तीन दिन तक जब तक श्राचार्य नहीं श्राये, बिना श्रन्न-जल के उनके मकान पर निवास किया। सबके कहने पर भी पिता की श्राज्ञा के विरुद्ध करना उचित नहीं समभा।

प्रश्न वहुत से मनुष्य यहाँ मृत्यु का अर्थ मौत लेते हैं ?

उत्तर जिसके पिता का दसवाँ या जिसका दसवाँ कहते थे
बह मौत का चिह्न कैसे हो सकता है; क्योंकि मौत कोई द्रव्य
नहीं, किन्तु शरीर और आत्मा के वियोग का नाम है और
आगे जो इतिहास आता है वह स्पष्ट शब्दों में प्रकट करता है।
भला मृत्यु का कौन सा घर है जहाँ जावे। उसकी स्त्री आदि
कौन सी है। इसलिये यहाँ मृत्यु नाम एक आचार्य का है।

मन्त्र-आइ। प्रतिक्षे संगत्थं सृत्ताञ्चेष्टापूर्ते पुत्रपशूथं इच मर्वान् । एतद् बृङ्के पुरुषस्या-ल्पमेधसो यस्यानइनन् वसाति ब्रह्मणो गृहे ॥ = ॥

राब्दार्थ — आशा=जो वस्तु लाभदायक हो, उसकी इच्छा से
माँगने वा नाम आशा है। प्रतीच्ते=जिस वस्तु का स्वरूप ठीक
प्रकार नहीं जाना इसके प्राप्त करने के इन्तिजार का नाम प्रतीचा
है। सङ्गतम्=सरसंग से जो फल प्राप्त होता है। सूनृताम्=द्या से
जो कहा जाता है। च=श्रोर। इष्टापूर्ते=यज्ञादि कर्म का फल तथा
बावली, कुनाँ तालाब वाटिका, उपवन लगाना आदि जो धर्म के
काम हैं इसका फल। पुत्र=बेटे और शिष्य। पश्न्त=गाय, भेंस,
बैल, घोड़े, आदि पश्च। च=श्रोर। सर्वान्=सबको। एतद्=सबके
फल को। वृंकते=नाश कर देता है वा भगाता है। पुरुषस्य=पुरुष
के। अल्पमेधसः=जिसको बुद्धि बहुत थोड़ी हो। यस्य=जिसके।
अन्दर्भन्=विना खाये-पिये। वसित=रहता है। ब्राह्मणः=परमात्मा
अथवा वेद के जानने वाला या ब्राह्मण कुल में उत्पन्न हुआ।
गृहे=घर में।

अर्थ- जितनी लाभदायक वस्तु की अभिलाषा की है,

प्रार्थना की है, जितनी अनजानी वस्तुओं की बाट देखनी है, जितनी सत्संग करके फल प्राप्त किया है, जिस कदर अगिन्होत्रादि यज्ञ किये हैं, जितनी बावली बनवाई, कुयें खुदनाये, तालाव बनवाये, बाग लगवाये और जो शुभ काम किये हैं, अनाथालय बनवाये और अश्वादि जितने वर में पशु हैं. इन सबको हानि पहुँ गती है, जिस अल्प-बुद्धि के मकान पर आया हुआ वेद का जानने वाला अतिथि विना अन्न-जल पाये (भूखा-प्यासा । लौट जावे। आश्य यह है कि जिस मूर्ख के घर में विद्वान अतिथि विना खाये-पिये रात्रि को रहे, उसको महापाप होता है। जिस प्रकार की आज्ञा अतिथि को सेवा को वेद ने प्रदान की, यदि इसी प्रकार मनुष्य उसका पालन करें, तो संसार में से सब दोष दूर हो जावें और कोई देश भी अज्ञान से भरा हुआ दृष्टि न पड़े।

का प्रश्न - क्या कारण है कि ब्राह्मण को भूखा रखने से इतनी हानि बताई ? - क्यांग्य अर्थ (प्रश्नीक नाम ) विकास प्रश्नी

उत्तर— चूंकि ब्राह्मणों का जीवन विद्या श्रीर परोपकार के लिये है, इस हेतु जब तक विद्वानों श्रीर परोपकारियों का सरकार होता है तब तक वह विना किसी सामान के उपदेश करते हैं श्रीर जहाँ उनकी प्रतिष्ठा में कमी हुई वहाँ उपदेश के काम में विष्क उत्पन्न हुश्रा श्रीर उपदेश का काम विगड़ने से दोष फैल जाते हैं। संसार के सदाचार को नियम में रखने वाले ब्राह्मण ही हैं।

अश्वन आज कल तो अधिकतर ब्राह्मण निकृष्ट काम करते हैं।

उत्तर — ब्राह्मणादि गुण कर्म से होते हैं, जिनमें ब्राह्मणों का गुण कर्म स्वभाव नहीं, वह ब्राह्मण नहीं, कहला सकते।

प्रश्न -तुमने बाह्मण की संतान को बाह्मण बताया है। उत्तर - जहाँ ब्रह्मचर्य आश्रम के अन्दर किसी ब्रह्मचारी को बाह्य कहा जावेगा ; वह माँ-वाप के कारण से होगा और दूसरे आश्रमों में गुण कमें से वा कार कर कर कारण

मंत्र-तिस्रो रात्रीर्यद्वात्मीर्गृहे मेऽनइनन् ब्रह्मत्रिथिर्नमस्यः। नमस्तेऽस्तु ब्रह्मन् स्वस्ति मेऽस्तु तस्मात्प्रांत त्रीन् वरान् वृणीष्व॥६॥

शब्दार्थ — तिस्नः=तीन । रात्रीः=शत तक है । यत्=जा। अवारसीः=उपवास किया है। गृहे=घर में। मे=मेरे। अनश्नन्=विना खाये-पिये। ब्रह्मन=हे ब्राह्मण। अतिथिः=पूजा के योग्य; जिसके आने का दिन नीयत न हो। नमस्यः=नमस्कार के योग्य। नमस्तेऽस्तु=में तुम्हारा मान और सत्कार करता हूँ इसे स्वीकार करो। ब्रह्मन=ब्राह्मण के धर्म से युक्त। स्वस्ति=कल्याण। मे=मेरा। अस्तु=हो। तस्मात्=इस कारण से एक दिन के बदले। प्रति=एक पहर। जोन्=तीन। बरान्=ख्वाहिशों को। वृणीष्व=माँग ले।

श्रथं जब यमाचार्य ने घर पर एक ब्राह्मण को तीन दिन तक उपवास करने का हाल सुना, तय उससे कहा है ब्राह्मण ! तू जो तीन दिन तक मेर घर में ।बना खाये-पिये रहा है श्रीर श्रतिथ का भृखा रहना गृहस्थ के वास्ते :बड़ा पाप है; इस हेतु इस श्रतिथ पूजा के योग्य में तुम्हारी प्रतिष्ठा करता हूँ, में तुमको नमस्ते करता हूँ। तुम इस पाप से मुभे बचाने के लिये तीन बर माँगो, जिससे मेरा कल्याण हो, क्यों कि श्रज्ञात पाप का प्रायश्चित्त होता है। मेरी अनुपस्थित में जो तुमको कष्ट हुआ। है, इस पाप से बिना प्रायश्चित्त के मेरा कल्याण नहीं हो सकता । श्चतः तुम मुभसे तीन बर माँगो; जिससे तुम्हारे मन को जो दुःख हुआ है, वह दूर हो जावे श्चीर मेरा पाप दूर हो जावे। जब तक तुम प्रसन्न होकर मेरा श्चपराध

क्षमा नहीं करते, तब तक गृहस्थ धर्मानुकूल मेरा कल्याण कठिन है। एक एक रात्रि के दुख के बद्ते एक एक बर माँग लो।

मृत्यु के इस वाक्य को सुनकर निचकेता तीन बर माँगने

के वास्ते उदात हुन्ना। प्रथम बर यह माँगा।

मंत्र-शान्तसंकल्पः सुमना यथा स्यादीत-मन्युगीतमो माऽभिमृत्योः । त्वत्वसृष्टं मा ऽभिवदेत् प्रतीत एतत् त्रयाणां प्रथमं वरं वृणे ॥ १०॥

शब्दार्थ —शांतसंकल्पः=तिसके मन की चंचलता शांत हो गई हो। सुमनाः=मन प्रसन्न हो गया। यथा=जिस प्रकार। स्याद्वीतमन्यु=क्रोध नष्ट हो गया हो। गौतम=गौतम के कुल में उत्पन्न हुन्ता सेरा पिता । मा=मुक्तको। न्नाम मृत्यो=मृत्यु नामवाले न्नाचार्य। त्वत्प्रसृष्ट्रम्=तेरे भेजे हुए। मा=मुक्तको। न्नामवाले न्नाचार्य। त्वत्प्रसृष्ट्रम्=तेरे भेजे हुए। मा=मुक्तको। न्नामवाले सम्बोधित करके। प्रतीत=प्रसन्न होने का हाल पूज्र चुप न रहे। एतत्=यह जान कर वही निचकेता है, जिसको मृत्यु के पास भेजा था। न्रयाणां=तीन वरों में से। प्रथमम्=प्रथम। वरम्= न्नावश्यकीय वस्तु है। वृणो=माँगता हूँ।

अर्थ — निविकेता ने यमाचार्य से कहा कि — हे गुरु! जिस प्रकार गौतम के छुल में उत्पन्न हुआ मेरा पिता सन के विकारों से मुक्त हो जावे, इसके चित्त में जो चिन्तादि हैं, वह सब नष्ट हो जावें और ऊपर से प्रसन्न हर्ष्ट पड़े और जब तुम्हारे मेजने से मैं जाऊँ, तो मुमसे छुशल होम पूछे, क्रोधादि के कारण चुप न रहे और मुक्ते जानकर कि यह वही निवकेता है, जिसको मृत्यु के पास भेजा था, सम्मुख होकर बाले; सबसे प्रथम वर उन तीनों में से मुक्ते यह दे। चूंकि निवकेता के मन में आरम्भ से पिता की मंगल-कामना थी; उसने जो कुछ कहा था अपने स्वार्थ से नहीं; किन्तु पिता की मंगल-कामना से। अतएव वरों में भी प्रथम उसने वही वर माँगा; जिससे उसका पिता कोध से बच जावे; जिस कोध से पिता ने पुत्र को मृत्यु के। देने का प्रण कर लिया था। दूसरे पिता को शांति से मन को शांति का वर माँगा, क्योंकि जिस शांति के वास्ते पिता ने इतना पुरुषार्थ किया था और सब कुछ दान किया था, उसी शांति की पुत्र ने इच्छा को और जाना कि मुमसे वह अपसन्न न रहे। भारत की पितृ-भिक्त तो दुनिया में अनुपम है। कोई अयोग्य पुत्र भारत में कम मिलेगा, जो पिता को दुःख देना चाहता हो, जिसके मन में उसको सुख पहुँचाने का विचार न हो।

उसको सुख पहुँचाने का विचार न हो।
निचकेता के इस वर माँगने पर मृत्यु श्राचार्य यह कहते हैं।
मंत्र-यथा पुरस्ताद्भविता प्रतीत औद्दालिक
रारु णिर्मत्प्रसृष्टः । सुखंरात्रीः शायिता
वीतमन्युस्त्वां दहिशवान् मृत्युमुखात्
प्रमुक्तम् ॥ ११॥

शब्दार्थ — यथा=जैसे प्रेम से युक्त । पुरस्तात्=जैसे पहले था। भित्रता=हो जायगा। प्रतीत=यह जानकर कि वही निच-केता है। श्रौदालिकः=श्रौर एक। श्राहिणः=श्रहण की संतान वजश्रवस तेगा पिता। मध्यस्ट्राः=मेरे बताने से या सूचना पहुँ-चाने से । सुखम्=सुख से मन प्रमन्न हुन्ना। रात्रीः=रात को। श्रायतः=सोनेवाला होगा। बीतमन्युः=क्रोध से सहित होकर। स्वाम्=तुम्म निचकेता श्रपने पुत्र को। दहशिवान्=देखेगा। मृत्यु-सुख।त्=मृत्यु के मुख से। प्रमुक्तम=छूटा हुन्ना।

अर्थ - नचिकेता को मृत्यु आचार्य ने वर दिया कि जिस

प्रकार तेरा पिता पहले प्रसन्न था; ऐसेही तुमको पहिचान कर कि यह वही निवकेता है; प्रसन्न होगा और रात को पहले की भाँति सुख से सोवेगा और उसका (तेरे पिता का) सब कोध दूर होगा। जितनी बातें निवकेता ने माँगो थीं; उतनी हो यमाचार्य ने उसको दे दीं। अब दूसरा वर निवकेता ने माँगा।

मंत्र-स्वर्गे लोके न भयं किञ्चनास्ति न तत्र त्वं न जरया विभेति । उमे तीर्त्वाऽशनायापि-पासे शोकातिगोमोदते स्वर्गलोके ॥ १२ ॥

शब्दार्थं स्वर्गे=सब से अधिक सुख जिस स्थान पर मिले उसे स्वर्ग कहते हैं। लोके=जो यज्ञादि कम के फल से देखने योग्य जन्म या विशेष स्थान सुख का हो। न=नहीं। भयम्=भय। किचन्=िकसी प्रकार का। न=नहीं। अस्ति=है।न=नहीं। तत्र=स्वर्ग में। स्वम्=तुम बताओ। न=नहीं। जरया=बुढ़ापे से। विभेति=भय पाता है। उभे=दोनों को। तीर्र्वा=तरके। अशनाय=भूक। पिपासे=प्यास से। शोकातिगोमोदते=शोक से रहित होकर आनन्द भोगता है। स्वर्गलोके=स्वर्ग लोक में।

श्रथं — स्वर्गलोक में किसी प्रकार का भय नहीं है; क्योंकि न तो वहाँ मौत है श्रीर न बुढ़ापा है। जहाँ मुख तो हो श्रीर दुःख का कोई सामान न हो श्रीर भय का कारण मौत है। श्रगर मौत न हुई, तो भय किस बात का? जहाँ बुढ़ापे का चिन्ह ही नहीं; क्योंकि बुढ़ापे की देखकर भय उत्पन्न होता है कि मैं महँगा, परन्तु बुढ़ापा नहीं श्रीर भूख प्यास से दुःख होता है श्रीर दुःख से भय होता है; परन्तु स्वर्ग में न भूख है, न प्यास, न शात है, न उष्णता, न मान है; न श्रपमान। सारांश यह कि किसी प्रकार की सामित्री नहीं जिससे कोई भय हो। श्रत- एवं शोक से रहित श्रानन्द श्रीर प्रसन्नता पूर्वक स्वर्ग लोक में

रहते हैं। इस स्वर्गलोक की दशा यह है; परन्तु स्वर्ग का सुख मुक्ति से फिर भी कम है, ऐसा विद्वानों ने सुना है। एवम आप बतावें कि स्वर्ग छीर मुक्ति की वास्तविक दशा क्या है। जबिक स्वर्ग में कोई दुःख ही नहीं और प्रस्थेक भाँति का सुख सम्पादित है; तो मुक्ति में उससे क्या विशेष बात है; जिससे शास्त्रकार मुक्ति के सब सुखों से उत्तम सुख मानते हैं। आप इसकी वास्तविक दशा (मूल तस्व) के। जानने वाले है, इस कारण जो मूल बात है। मुक्त सहें।

मंत्र-सरामानि छ स्वर्गमध्येषि मृत्यो ! प्रबूहितं श्रद्धानाय महाम् । स्वर्गलोका अमृतत्वं भजनत एतद् हितीयेन वृणे वरेण ॥ १३॥

शब्दाथ— स=वह। त्वं=तू । श्राग्निम्=श्राग्नि का। स्वर्ग्यम्=जो स्वर्ग के प्राप्त करने का कारण है। श्राप्यिच=जानता है। मृत्यो= हे मृत्यु नामी श्राचार्य। प्रश्लूहि=बतला जिससे। तम्=उस स्वर्ग के कारण श्राग्निहोत्रादि यज्ञ का। श्रद्धानाय=श्रद्धा रखनेवाले। मह्यम्=मुक्तके। स्वर्गलोकाः=जिन यज्ञ करनेवालों के। स्वर्ग का दर्शन हुत्रा है या स्वर्ग लोक में गये हैं। श्रमृतःवं=मौत से रहितः, जो लोग शरीर के श्राभमान से रित हैं, वह कभी मरते ही नहीं, क्योंकि मौत शरीर श्रीर जीव की वियोगिता का नाम है। उन्हेंने ज्ञान जीव श्रीर शरीर के। प्रथम से प्रथक जाना है। अजनते=भोग करते हुए। एतत्=यह। द्वितीयेन=दूसरे के कारण वृण्ये=माँगता हूँ। वरेण=बर के कारण।

श्रर्थ — नचिकेता ने फिर कहा कि है यमाचार्य! जिस श्रामितहोत्रादि यज्ञों से स्वर्ग प्राप्त होता है, आप उसको जानते हैं; क्योंकि यहां में प्रधान करता जो अगित है उसको (जो मेरे लिये श्रद्धा रखता हुआ आप से पूछता हूँ वर्णन की जिये। और जो कमों के फल से स्वर्ग लोक से जाते हैं, उनके। अधिक काल तक सुख से जीवन सिलता है और वह सब प्रकार आनन्द भोगते हैं, क्योंकि थोड़े जोवन के सम्बन्ध से बहुत दिन का जीवन अमृत कहलाता है। यथा देर तक रहने वाली वस्तु के। हद कहते हैं। यद्यपि कोई सी उत्पन्न हुई वस्तु निस्य नहीं, आतएव दूसरे वर से अगितहोत्रादि स्वर्ग के कारण यहां को साधक अगिन को जानना चाहता हूँ। पहले वर से तो नचिकेता ने पिता के सुख की इच्छा की, जो धर्म का सबसे बड़ा अझ है, क्योंकि देव कारों में माता-पिता और आवार्य को देवता माना है।

दूसरे वर में अगिनहे।त्रादि स्वर्ग के साधनों का जानने की इच्छा की। इस श्रेणीवद्ध प्रश्न करने से नचिकेता की बुद्धि का पता लगता है कि वह कैसा उत्तम ब्रह्मचारी था। ज्ञान का प्रमाण श्रेणी का ठीक प्रकार नियत करना हो है। वैसे ता प्रत्येक मनुष्य ही क्या; बल्कि पशु भी कह सुन सकता है। नचिकेता के इस प्रश्न का उत्तर यमाचार्य देते हैं।

मंत्र-प्रते बवीमि तदु मे निबोध स्वर्य-मिन निबकतः प्रजानन्। अनन्तलोकासिमधो प्रतिष्ठां विद्धि त्वमेतिबिहितं गुहायाम् ॥ १४॥

शब्दाथ — प्र=िवशेष रूप से। ते=तेरे लिये। व्रवीमि=कहता
हूँ। तदु=उसको। मे=मुभसे। निवीय=ठीक प्रकार समभ।
स्वर्थम्=स्वर्ग के प्राप्त करने का कारण। व्यक्तिम्=व्यक्ति को।
प्रजानन्=जानता हुआ। निचकेतः=हे निचकेता। अनन्त लोकः=
अनन्त जीवन। यहाँ अनन्त शब्द अधिक अर्थ में प्रयोग हुआ

है। श्राप्तिम्=प्राप्ति का साधन। प्रतिष्ठाम्=सम्पूर्ण संसार के स्थिर होने का जो कारण है अर्थात सूर्य की श्राकर्षण शक्ति से जनत् स्थिर है। सबके स्थान का कारण श्राप्ति। विद्धि=जान। व्यं=तू। एतत्=इस प्रत्यच श्राप्ति को। निहितम्=नियत होकर। गुहायाम्= बुद्धि में।

प्रश्न च्याचायं ने जे। कहा कि सैं हजानता हूँ तो इसके। धुनकर बुद्धि के स्थिर करके समम गया। याचार्य को स्थ्रिस-मान था जो ऐसा कहा। कि हालामण प्रस्टात हुए महिल्ल

उत्तर—श्राचार्य को श्राममान नहीं था, किन्तु शिशु-श्रद्धा को उस विद्या में स्थिर करने के वास्ते ऐसा कहा।

मंत्र-लोक दिमारिन तमुवाच तस्मे या इष्टका यावतीर्वा यथा वा। स चापि तत्प्रयवदयथोक्त मथास्य मृत्युः पुनरेवाह तुष्टः ॥ १५॥

शब्दार्थ-लोकादिम्=लोकार्थ में दोष का कारण कौन है। अग्निं=श्रम्न विना दोष के कोई वस्तु दृष्टि नहीं पड़ती। तम्=उस नचिकेता को। उवाच=बहु प्रकार की युक्ति और उदाहरणों से सममाया। यावतीर्वा=जिस कद्र। वा=जितनी गिननों में; बार। यथा=जिस प्रकार। इष्ट्रकाः=ईंट चुनकर श्राग्नहोत्र के लिये या दूसरे यज्ञों के अथ वेदः या हवनकुएंड बन-वाना चाहिये। स=बह यमा च=श्रोर। अपि=भो। प्रत्यवदन्= नचिकेता ने उसका अनुवाद कर दिया अर्थान दोहरा दिया जैसा कि मृत्यु अाचार्य ने बतलाया था अर्थात् जो शब्द जिस स्थान पर मृत्यु अ।चार्य ने कहा था वैसा ही नचिकेत। ने अनुवाद कर दिया। यथोक्तम्= कथनानुकूल सुनकर। अथ=इसके पश्चान्। अस्य=इसको। मृत्यु:=आचार्य ने। पुनः=फिर। एव=भी। आह=

ा अर्थ सम्पूर्ण लोक। का कारण आग्न है। जिस प्रकार प्रकाश समस्त प्रदार्थी को प्रकाशित करता है और विना प्रकाश श्रर्थात श्राप्त के किसी वस्तुका लोक नाम हो नहीं हो सकता। पृथ्वी लोक है, कर ; जबाक तेज से उसमें रूप प्रवेश हो गया है। यदि पृथ्वी में अग्नि न हो, तो क ी वृथ्वी हष्टिही नहीं आ सकती। सूर्य, चन्द्र, तारागण जिनने पदार्थ संसार में हाइटगोचर हाते हैं, उन सबमें अस्ति है, इस कारण लो क का कारण अस्ति है। यमा-चार्य ने अग्नि के भेद् और उसके काम बता दिये और जितनी ईंटांका और जितना वड़ा और जिस भाँति का आग्नहात्र-कुएड बनाना चाहिये सब वियान यज्ञ का बता दिया। इस बात को सिद्ध करने के वास्ते कि निचकेता इस विद्या के सममने याग्य है और जो कुछ यमाचार ने कहा है, इसका निकता ने ठाक प्रकार समाम । लया है ; निचकेता ने इसको यमाचाय के सन्भुख द्वितीयावृत्ति में एक एक शब्द दर्श का त्यों सुना दिया। जिससे यसाचार्य को नचिकेता के पूर्ण उपकारी होने का पता लग गया श्रीर इसने प्रसन्न होकर फिर कहना श्रारम्भ किया 🕒 🕦

पाठक ! इस लेख से पता लगता है कि ब्रह्म-विद्या के पराप-कारी ऐसे ही मनुष्य हो सकते हैं कि जिनका बुद्धि इतनी शुद्ध हो कि इनको कैसा ही कठिन विषय क्यों न समसाया जावे, वह एक ही बार सुनने से समस सकें। निवकेता ने इस पराचा को उत्तीर्ण करके मृत्यु आचार्य । प्रसन्न कर लिया। निवकेता को बुद्धि का प्रमाण, इसके धेर्य की अवस्था और स्मरण-शक्ति की योग्यता बताती है कि गुण-कर्म स्वभाव से बाह्मण ऐसे होते हैं।

मंत्र-तमबनीत् प्रीयमाणो महात्मा वरं तन्हाच ददामि भृयः। तनेन नाम्ना भावताऽ-यमग्निः सृङ्गांचमामनेकरूपां गृहाण॥ १६॥

शब्दार्थ — तम्=उस निकता को । अववोत्=कहने लगा।
श्रीयमाणः=प्रसन्न हुआ प्रेम से योग्यता को देख कर । महारमा=
यमावार्य, जिसका आरमा बड़े उच विचार वाला है। वरम्=
श्रेष्ठ पदार्थ । स्वाम्=तुमको । इह=उस दूसरे वर के अन्दर ।
अध=आज । दर्गिम=देता हूँ । भूगः=िका से । तव=तेरे । एव=
हो । नाम्ना=नाम वालो । भिवता=होगो अर्थान तेरे ही नाम पर्
यह अगिन विद्या प्रसिद्ध हो जावेगी । अयम्=यह । अगिनः=
आग्न विद्या । सङ्काम्=माला को, जो प्रतिष्ठा का चिन्ह है,
जिसको सभा में सन्कार करते हैं, इसके गले में माला डाल
देते हैं । इमाम् अनेक रूपाम्=इस बहु रंगों युक्त माला को, जो
अब तक रंगों से सुन्दर मालूम होती है । गृहाण=यहण कर,
जिससे बहुत दिन तक जीवे।

त्र्य हम निविकेता की स्मरण-शक्ति तथा योग्यता को देखकर यमाचार्य बहुत ही प्रसन्न हुन्ना और प्रेम से महास्मा यमाचार्य बोला है निविकेता! न्नाज मैं तुमसे बहुत ही प्रसन्न हुन्ना और वहुत ही प्रसन्न हूँ और बहुत से वर दूँगा और यह त्रिन विद्या जिसमें यज्ञ की विधि न्नोस से प्रसिद्ध होगी न्नाबकेता निविकेता निविकेता निविकेता

से सम्बन्ध रखने वाली पुकारेंगे श्रोर यह माना जो कार्य-सिद्धि के समय प्रतिष्ठा के बास्ते दी जातो है जिसमें बहुरंग मनके हैं श्रीर जिससे तू सुख को भोगेगा, स्वाकार कर ।

प्रश्न — महास्मा किसको कहते हैं ? क्योंकि जोवासा एक देशी अर्थात् सीसायुक्त ह आर एक देशा के वास्ते यहाँ शब्द 'महास्मा' आ नहीं सकता। ए एकस्स एक एक एक

उत्तर—ितस्संदेह जीवात्मा एक देशी है, परन्तु महास्मा शब्द बुद्धि क विचार से होता है। जिसकी बुद्धि प्राकृत पदार्थों के साथ सम्बन्ध रखतो है, उसका अपना और पराया दों प्रकार का ज्ञान होने से विचार सीमायुक होता है और जिस की बुद्धि परमास्मा को ओर लग जाती है, उसकी आत्मा सारे संसार में परमास्मा के गुणों का देखने से सबको एक रस देखता है। अतः इसका विचार यहाँ होने से वह महास्मा कहलाता है।

कहलाता है। प्रश्न क्या जिनके विचार में अपना-परायापन हो, वह

महात्मा नहीं कहला सकते ? उत्तर-गुण कर्म से तो नहीं कहला सकते, परन्तु नाम हो सकता है। जैसे कगांल का नाम भी धनपति देखने में आता है।

मंत्र-त्रिणाचिकेतस्त्रिभिरेत्य सन्धि त्रिकर्म-कृत्तरति जन्ममृत्यू । ब्रह्म नज्ञं देवमीड्य विदि-त्वानिचारयमार्थं आनितमत्यन्तमिति ॥ १७॥

शब्दार्थ — त्रिणाचिकेतः=जिस अग्निहोत्रादि का निचकेता को उपदेश किया है, जिसको इसका तोत बार अर्थात् ब उचर्ये आश्रम गृहस्याश्रम, बानश्रस्थाश्रम में जितने अग्निहोत्र किया हो। त्रिभिः=माना पिता और आचार्य तीन जिसके गुरु हों। एस्य=प्राप्त की हो। सन्धि=जिसने सरसङ्ग किया हो अथवा संसार में मिलाप का प्रचार किया हो। त्रिकर्मकृत्=जिसने तोन उमे के स्कंध अर्थात् यज्ञ पढ़ना और दोन किये हों। तरात=तर जाता है। जन्म-मृत्यू=जन्म और मौत की। ब्रह्म-जज्ञं=जिससे ब्रह्म अर्थात् वेद उत्पन्न हुए हैं, इसको जिसने जाना है। देवम्=प्रकाश स्वरूप परमात्मा। ईड्यम्=स्तुति करने योग्य। विदित्वा=ज्ञानकर। निचाय्य=शास्त्र से निश्चय करके। इमाम्=इस ज्ञान को। अत्यन्तम्=अत्यन्त। शान्तिम्=सब दुःखाँ से रहित दशा को। एति=प्राप्त होना है।

श्री—जिस मनुष्य ने नचिकेता को बतलाई विधि से तीन श्राश्रम श्रायोत् ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ में श्रायनहोत्र किया है, जिसने माता-पिता श्रीर श्राचाय तीन शिला देने-वालों के सत्सङ्ग से शिला प्राप्त की हो जिसने धर्म के तान भागां श्रायत् ब्रह्मचर्य श्राश्रम में पढ़ा हो, गृहस्थाश्रम में श्रार वानप्रस्थ में दान किया हो, वह तर जाता है श्रायत् जनम श्रार मोत से खूटकर मोत्त को प्राप्त कर लेता है श्रार जो वेद क बताने वाले का जानता है सबके स्परां के लायक है। जिसने इसको जान लिया, वह इस शास्त्र के अनुकूल कर्म से श्रायन शांति को प्राप्त कर लेता है।

प्रश्न — वह निविकेता को बताई हुई तीन प्रकार का अग्नि कौनसी हैं ?

कानसा ह ( उत्तर — यहाँ पर यह आश्रम हैं — ब्रह्मचर्याश्रम में आहाम्य, गृहस्थाश्रम में गाहपरय तथा प्राजापस्य वानस्थाश्रम में अन्वा-हाये नामवाली अग्नि का आश्रय तीन प्रकार की अग्नि से है। प्रत्येक आश्रम में उसीके अनुकूल अग्निहोत्र करना चाहिए।

मंत्र-त्रिणाचिकेतस्त्रयमतद्विदित्वा य एवं

विद्वार्थश्चिनुते नाचिकेतम्। स मृत्यु पाशान् पुरतः प्रणोद्य शोकातिगो मोदते स्वर्ग-लोके ॥ १८ ॥

शब्दार्थ — त्रिणाचिकेतः = निवकेता के। बताई हुई विधि के
अनुसार तीन आश्रमां के लिये तीन बार अग्नि नियत की है।
त्रयम = तीन कर्म किये हों। एतद् = एक कथन के। विदिखा =
जानकर। यः = जो। एवं = इस विधि पर। विद्वान् = जानने वाला।
चिनुते = संग्रह करता है, नियत करता है। नाचिकेतम् = नाचिकेता
नाम से प्रसिद्ध आग्नि के। सः = वह। मृत्युपाशान् = मौत की
साँकल से। पुरतः = जीव और श्रीर के वियोग से पहले ही।
प्रणोद्य = श्रीर के। छोड़ कर मरने के पश्चान्। शोकातिगो = शोक
से छूट कर। मोदते = सुख भोगता है। स्वर्ग लोके = स्वर्ग लोक में
अर्थान् दुख से रहित जन्म या म्थान में।

अर्थ—जिसने तीन आश्रमों में अग्निहोत्र किया है, जिसने यज्ञ और दान के कर्म किये हैं, जिसने माता-पिता और आचार्य से शिज्ञा का प्राप्त करके उस परमात्मा का जान लिया है और जो विद्वान् इस प्रकार तीन आश्रमों में अग्निहोत्र के वास्ते तीन बार अग्नि का नियत करता है, वह अपने जीवन में और मौत के परचात् मौत के बन्धनों से स्वतन्त्र होकर, हर प्रकार के शोक से रहित होकर स्वर्ग लोक में सुख से जीवन व्यतीत करता है।

मंत्र-एव तेऽग्निर्नचिकेतः स्वर्गोयमवृणीथा दितीयेन वरेण । एतमग्नि तवैव प्रवक्ष्यन्ति जनामस्तृतीयं, वरं नचिकेतो वृणीष्व ॥ १६ ॥ शब्दार्थ-एव=उक्त कथन जिसका उपर वर्णन हो चुका है। अग्निः=जिस अग्निहोत्रादि धर्म के। तूने पूछा था। स्वर्गः=जो स्वर्ग सुख के प्राप्त करने का कारण है। अयम्=जिसके।। वृणीथा=माँगा था। द्वितीयेन=दूसरे। वरेण=वर से जो माँगा था। एतम्=इस । अग्नि=अग्निहोत्र की विद्या के।। तब एव=तेरे ही नाम से। प्रवच्यंति=कहेंगे; क्येंकि जिस नाम से आज किसीके। विद्वान् मनुष्य कहते हैं, वही नाम उस वस्तु का नियत हो जाता है, जिस वस्तु का जो नाम विद्वानों ने नियत किया है। जनाः=विद्वान् लोग उसीके अनुकूल कहते हैं। तृतीयं=तीसरा। वरम=वर के।। निवकेतः=हे निवकेता। वृणीष्व=माँग।

श्रथं—यमाचार्य ने निचकेता से कहा—हे निचकेता! यह तेरी श्रमिन-विद्या है, जिसके। तूने स्वर्ग प्राप्त करने के वास्ते साधन समस्र कर पूछा था। दूसरे वर के कारण से यह श्रमिन तेरे नाम से प्रसिद्ध होगी; क्योंकि जिस वस्तु का जो नाम श्रारम्भ में रक्खा जाता है, वही नाम उसका संसार में फैल जाता है। इस कारण इस श्रमिन के। सर्व माधारण लोग तेरे ही नाम से पुकारेंगे। श्रव तू तीसरा वर माँग ले। बहुत से लोग कहेंगे कि क्या यमराज के कहने से वह श्रमिनहोत्र को शिचा निचकेता के नाम से हो सकती है; परन्तु जब यमाचार्य ने इसका नाम निचकेता श्रथांत निचकेता से सम्बन्धवाली रख दिया, श्रव जो उसे वर्णन करेगा। श्रव निचकेता यमाचार्य से तीसरा वर माँगता है।

मंत्र-येयं प्रेते विचिकित्मा मनुष्ये ऽस्तीत्येके नायमस्तीति चैके। एति द्यामनुशिष्टस्त्वयाऽहं वराणामेष वरस्तृतीयः॥ २०॥

शब्दार्थ — मनुष्ये=इस शरीर में रहनेवाले जीवारमा और मनुष्य की वियुक्त दशा में । प्रेते=मरने के पश्चात्। या इर्थ विचिकित्सा=जो यह संदेह उत्पन्न हो रहा है। श्रास्त=जीवात्मा मौत के पश्चात् है। इति=यह पचा एके=एक श्रोर किया जाना। न यम्=नहीं। श्रास्त=यह जोवात्मा। इति=है। एके=एक। एतत्= यह एक श्रोर वाले मानते हैं। विद्याम्=इस ज्ञान के निश्चय पूर्वक। श्रनुशिष्ट:=मैं जान लूँ। त्वया=तुम्हारे। श्रहं=मैं। वराणां वरों में से। एष:=यह वर। तृतीयः=तोसरा है।

अर्थ—निवकेता कहता है—हे गुरु महाराज! इस जीवारमा के सम्बन्ध में मात के पश्चात जो सन्देह है, बहुत है। मनुष्य कहते हैं कि मौत के पश्चात जीवारमा नहीं रहता है अर्थात जाव शरीर से पृथक् कोई पदार्थ है। दूसरे पत्त्वाले कहते हैं कि मौत के पश्चात् जावारमा नहीं रहता है अर्थात् शरीर से पृथक् जावारमा कोई पदार्थ नहीं। यह पत्त कि शरीर से पृथक् जीवारमा कोई पदार्थ नहीं। यह पत्त कि शरीर से पृथक् जीवारमा है या नहीं, इसकी निश्चयारमक हो कर जान सकूं। तीन वरों में से मेरा यह तीसरा वर है। निवकेता का यह वर तीन प्रश्नों को लिये है पिवंत्र जन्म है या नहीं, जीवारमा शरीर से पृथक् है, जो मौत के पश्चात् भी रहता है या शरीर का ही खंग है, जो मौत के साथ ही जोव की भी समाप्ति हो जातो है, शरीर और खारमा को पृथक् करनेवाला परमारमा है या नहीं। इस प्रश्न में जो ब्रह्म-विद्या के सम्बन्ध में प्रश्न हुआ, इस पर यमाचार्य कहते हैं।

मंत्र-देवेरत्रापि विचिकित्नितं पुरानिहे
सुविज्ञेयमणुरेष धर्मः । अन्यं वरं निचकेतो
वृणीष्त्र मामापरोत्भीरति मा स्रेनेनम् ॥२१॥
शब्दार्थ—देवै:=बड़ी बड़ी विद्या के प्रकाश करनेवाले विद्यानें।

ने । श्रत्र=इस श्रात्मज्ञान श्रर्थात् ब्रह्म विद्या के सम्बन्ध में । श्रिष्मभा । विचिकित्सतम्=इस पर सन्देह करके विचार किया है कि क्या यह श्रार्था है या नहीं । यदि है, तो क्यों नहीं जाना जाता ; यदि नहीं, ता के में शास्त्रों में क्यों लिखा है । इस प्रकार के श्रनेकों सन्देह किये हैं । पुरा=प्राचीन काल में । निह=निश्चय नहीं । सुविज्ञेयम्=सरलता से जानने योग्य श्रथवा प्रत्येक के जानने योग्य । श्रयु=श्रांत सूच्म जिसको मो । बुद्धि से नहीं जान सकते । एष=यह श्रात्मज्ञात । धर्मः=धम । श्रन्य वर्र=दूसरे वर का । निकतः=हे निकतेता । श्र्योद्ध=माँग ले । माम्=मुफ्तको श्रप्रार्थोः=मत द्वाश्रां, जिस प्रकार श्र्यो के। ऋ -दाता द्वाता है । एनम्=इस वर को । श्रतिस्त्र =स्याग दे ।

अर्थ निवकेता की आश्म-विद्या के सम्बन्ध में प्रश्न युन-कर अधिकारों को पहिचान के लिये यमाचार्य ने कहा —हे नचि-केता! इस आत्म-विद्या के सम्बन्ध में प्राचीन काल में बड़-बड़े विद्वानों ने अनेकों शंकायं उत्पन्न की हैं। कोई कहता है कि श्रात्मा है तो दूसरा कहता है कि यदि है, ते। उसके हाने का प्रमाण क्या है; क्योंकि जो वस्तु होती है, उसको स्थिति के वास्ते प्रमाण होता है। आस्मा के वास्ते प्रत्यच प्रमाण तो हो हो नहीं सकना, क्यांकि वह किसी इन्द्रिय का विषय नहीं ऋौर विना प्रत्यत्त के अनुमानादि भो हो नहीं सकते । एक तो उसको स्थिति जगत् कर्ता होने से अनुमान की जातो है। दूसरे योगियों का मानसिक प्रत्यच स्वीकार किया जाता है। इसके सम्बन्ध में बहुत वाद-विवाद हो चुका है। यह आत्म-विद्या बहुत हो सूदम है। इसको सरलता से कोई प्राप्त नहीं कर सकता त्रीर न प्रत्येक मनुष्य इसकी जान सकता है। इस कारण हे नचिकेता ! तू इस वर को छोड़कर दूसरा वर माँग ले और समे श्रधिक कष्ट न दे। इस पर नचिकेता कहता है।

मंत्र-देवैरत्रापि विचिकित्सितं किलत्वञ्च मृत्या यन्न सुज्ञेयमात्य । वक्ता चास्य त्वाह-गन्या न लभ्यो नान्यो वरस्तुल्य एतस्य क दिचत् ॥ २२॥

ा शब्दार्थ — देवै=विद्वानों ने । अत्र=इस ब्रग्न-विद्या के सम्बन्ध में । अपि=भो विचिकित्पतम्=विचार किया है, अर्थात् विद्वानों ने इस विषय को निर्णय करने में बहुत उद्योग किया। कित्तस्वं व= श्रीर श्रापने भी विचार किया है । मृत्यो=है यमाचार्य। यत्=जो। न=नहीं । सुविज्ञेयम्=ग्रनायास जानने योग्य । आत्थ=कहते हैं ; जिससे अनुमान होता है । वका= बतानेवाला । स्वाहक्=तुम्हारे समान । अन्य=दूसरा । न=नहीं। लभ्यः=मिल सकता । न ऋन्य=नहीं दूसरा । वरः=वर । तुल्य= बराबरः। एतस्य=इसके। कश्चित्=कोई। अपनि है।

अर्थ-निकेता ने कहा-हे गुरु महाराज ! आप यह कहते हैं कि इस विषय पर विद्वानों ने बहुत कुछ विचार किया है और आपने भी इसको सोचा है, जिससे स्पष्ट विदित होता है कि यह विषय अति आवश्यकोय है ; क्यांकि विद्वान् सनुष्य किसा व्यर्थ बात पर विचार नहीं करते। वह जानते हैं कि कौनसा विषय विचार करने योग्य है त्र्यौर कौनसा नहीं त्रातः जिस सिद्धांत का उन्होंने अत्यन्त सुद्दम दृष्टि से विचारा है, वह सिद्धांत प्रत्येक क जानने योग्य नहीं । साधारण मनुष्य को बुद्धि इसका समम नहीं सकती । जब यह सब बातें आप कह रहे हैं. तो मुक्ते अनुमान होता है कि इस विद्या को बताने बाला आपसे याग्य मिलना कठिन है। जब आपसे अधिक ब्रह्म-विद्या का जाननेवाला। मल ही नहीं सकता और यह भी

श्रानुमान हो गया कि इसके बराबर कोई दूसरा वर नहीं । भला इन दोनों बातों को जानकर किस प्रकार अन्य वर माँग लूँ या मुक्ते यह निश्चय हा कि ब्रह्म विद्या उत्तम वस्तु नहीं, ता मैं इसको छोड़ सकता हूँ अथवा यह निश्चय हो कि आप इसको दे नहीं सकते; परन्तु इन बाता का निश्चय होना कठिन है, क्योंकि दुनिया में विद्वान् मनुष्य पदार्थों को तान प्रकार के भेदों से प्रकट करते हैं। एक वह पदार्थ है, जो प्राप्त करने याग्य है अर्थात् जिनकी अभिलापा होती है अथवा जो कमी को पूरा करने और दोष को दूर का कारण स्वोकार किये जाते हैं। दूसरी वह वस्तु, जो नष्ट करने योग्या जो कभी और दोष को उत्पन्न करनेवाली है, जिससे घुणा होतो है। तोसरो वह वस्तु, जिससे बृटि और दोष दूर होते हैं, न बढ़ते हैं, किन्तु वह हमारे जिये लाभदायक व हानिकारक होने से पृथक् हैं, न हमको उनके प्राप्त करने की आवश्यकता है और न नब्द करने की ; उनको हमें कोई परवाह नहीं होती है। केवल उदासीन ही रहते हैं। सामावस नाम इ-। त्रव से किस्पान-

प्रश्त प्राप्त करने योग्य कौनसो वस्तु है, जिससे दोष दूर होते हैं त्रीर बृटि पूरी होतो है ?

उत्तर — जीवास्मा में श्रलप ज्ञान का दोष श्रीर श्रानन्द की कमी है। श्रतएव मिच्चदानन्द परमास्मा की उपायना से यह श्रुटि श्रीर दोष दूर हो जाते हैं। विना परमात्मा की उपासना के न तो सत्य ज्ञान प्राप्त होता है श्रीर न श्रानन्द मिलता है।

प्रश्न -जनकि परमात्मा प्रत्येक जीव के भीतर हर समय व्यापक है, तो उसको उपासना हर समय हो रहो है; किर इसकी क्या जरूरत है?

जतर परमात्मा की उपासना देश-काल के सम्बन्ध से मंतव्य नहीं, किन्तु ज्ञान के सम्बन्ध से है। जो परमात्मा को

त्रानन्द और ज्ञान का भंडार समसकर भगेसा रखता है वह इंश्वर का उपासक है और जो प्रकृति का भरोसा रखता है वह प्रदेति का उपासक है। क एक क्राइनकाइड-- हुए

प्रश्न कभी और दोष को बढ़ानेवाली कौन सो वस्तु है जिससे घुणा होती है। रिस ईसम के ामशामी-17

उत्तर-प्रकृति से बनी हुई वस्तु ज्ञान की कमी के दांष को बढ़ानेवाली और आनन्द को कमी पैदा करनेवालो है। यदि प्रकृति उपासक सृष्टि न हो, तो मनुष्य के भीतर शानित बनो रहती है। यदि आनन्द न हो, प्रकृति ी उपासना से अलप ज्ञान द्यौर अविद्या अर्थात मिथ्या ज्ञान हो जाता है और आनन्द तो मिलता हो नहीं, किन्तु अशांति बढ़ जाती है। अतः प्रकृति की उपासना हानिकारक है, जिसको दूर करना आवश्यक है।

प्रश्न इस समय तो समस्त संसार यह कहता है कि विना प्राकृतिक ज्ञान के धनादि प्राप्त किये सुख नहीं हो सकता और तुम उसके विरुद्ध कहते हो। ह हो है जिल्ला कि हाल सर

उत्तर - यदि इस समय की प्रकृति उपासक क़ौम शांत और सुखी हैं, तो उनका पच ठोक है। यदि प्रकृति उपासक क़ौमें दुःख से युक्त हैं, तो उनका पत्त सरासर असत्य होने में क्या सन्देह है। जहाँ तक पश्चिमी देशों के हालात का पता लगता है, उनसे वह ऋषिक अशांत दृष्टिगत पड़ती हैं। कोई नृप दो चार कोस भी अकेला नहीं घूम सकता। जहाँ राजा भी अकेले न घुम सकें, उनका भी हर समय शत्रुत्रों का भय लगा हुन्ना हो, वह शांति का पच ही अविद्या है।

प्रश्न-श्रशांति तो भारत में भी मौजूद है।

उत्तर - यह भी प्रकृति उपासना की शिचा है। भारत में जब तक धार्मिक शिचा थी, तब तक अशांति का नाम नहीं था। जबसे यह शिचा चली है, तब से यहाँ भी अशांति आ गई। जो कुछ श्रशांति के कारण हैं, सब प्रकृति उपासक मनुष्य की संगति और शिचा से आये हैं।

प्रश्न उदासीनवृत्ति पैदा करनेवाली, जिससे न हानि हो न लाभ ; कान सी वस्तु है ?

उत्तर—जीवात्मा के वास्ते दूसरे जीव न तो लाभदायक ही हैं न हानिकारक, उनसे विरक्ष रहना ही उत्तम है।

प्रत-यदि पशु आदि जोव न हां, तो मनुष्यों का जीवित रहना ही कठिन हो आप उनको लाभ-हानि से पृथक करते हैं १

उत्तर प्राह्म को आवश्यकता शरीर की सहायता के लिये हैं न कि जीवातमा के वास्ते; इस कारण ब्रह्म-विद्या में विचार जीव को लेकर है।

निविद्वानों ने परमात्मा का पन्न किया है, उसका लाभदायक होना आवश्यकीय है, जिससे मैं उस वर को अपने हेतु माँगता हूँ। चंकि आप इस बात को जानते हैं कि यह बहुत ही कठिनता से जानने योग्य है, जिससे स्पष्ट ज्ञात होता है कि आपने उन कठिनता ओं को जाना है, जो इस मागे में रोक पैदा करती हैं। अतः जब कि आप जैसा आचार्य जिसकी उपमा और नहीं मिल सकती, मुक्तको वर देने का प्रण कर चुका है, तो मैं दूसरा वर क्यों माँगूँ। निविक्तता की अधिक परी दा के लिये यमाचार्य कहते हैं।

मंत्र-शतायुषःपुत्रयोत्रान वृणीष्व नहून्पशून् हस्तिहरण्यमद्यान् । भूमेमहदायतनं वृणीष्व स्वयं च जीव शरदो यावदिच्छानि ॥ २३॥

शब्दार्थ —शतायुषः=सौ वर्ष की आयुत्राले। पुत्र-पौत्रान्= पुत्र और पौत्र अर्थात् वेटों के वेटों को। वृणीब्त्र=माँग ले। बहून=बहुत से । पशून=पशुद्धों को । हिस्त=हाथी । हिस्स्य-मश्वान्=सोने के साज वाले घोड़े। भूमेः=पृथिवी या कुल संसार की पृथिवी के । महदायतरं=बहुत बड़े भवन के।। वृगीष्व=माँग ले। स्वय=अपनी । च=और । जीव शरदेः=जीना । यावद= जितना तू। इच्छिसि=इच्छा करे।।।। अस्य किन्ति । स्वावद=

त्रश्रे यमाचार्य ने निचकेता से कहा कि अतिरिक्त ब्रह्म-विद्या के तू यह माँग ल कि मेरे बेंट छौर पोते सौ सौ वर्ष वाली आयु के हों और मेरे घर में बहुत से पश्रू, गाय, वंत, रेंस और हाथा और घं है हों जिनका सम्पूर्ण साज-सामान सोने का बना हुआ हो और भूम जितनो चाहे माँग ले और बड़े-बड़े भवन, किला गढ़, बँगला और काठिया जितनो चाहे माँग ले और अपनो आयु को बुद्धि अर्थात् जितने वर्षो तक जोने को इच्छा हो जीवन सुख से व्यतीत कर सके यह माँगले।

यमाचार्य के कहने से मालूम होता है कि वह उन इच्छाओं को बतलाया चाहते हैं जो ब्रत्म-विद्या के मार्ग में रुकावट हैं; क्यांक परीचा क स्थान प वहां प्रश्न किये जाते हैं, जिनसे उनके पास हाने में रुकावट समभा जाती है। संसार को वस्तुओं की आवश्यकता जितनी है, वह भोग के अनुकूल परमात्मा बिना किसी इच्छा के देते हैं और इनकी इच्छा करना आत्मिक मार्ग में बहुत रुकावट डालना है; क्योंकि जिस मन में सरदी की इच्छा है, उसमें उसी सयय गमा की इच्छा नहीं हो सकतो, क्योंकि यह दोनां इच्छाएँ आपस में विरोधी हैं; अतः विराध-संग्रह कठिन है। जिस मन में सांसारिक धन को इच्छा है उसमें परमात्मा को इच्छा नहीं हो स ती आर जिस मन में परमात्मा को उपासना का ध्यान है उसमें संचार के धन की इच्छा नहीं हो सकती। यह तो सम्भव है कि धनवान भी हो, परन्तु यह सम्भव नहीं कि धन को इच्छा भी हो और ईश्वर की इच्छा भी हो; क्यों कि धनवत्ता के साथ ईश्वर की इच्छा का विरोध नहीं, कितु धन की इच्छा के साथ इश्वर का इच्छा का विराध है। ईश्वर के इच्छुक को भी पूर्व कम के अनुकूल धन प्राप्त होता है और धन की इच्छावाले को भी उतनी हो दौलत मिजती हैं, जितनी उसके भोग में है। इस कारण ईश्वर की इच्छावाले के। न उसके आने में प्रसन्नता होती हैं, न जाने में दुःख होता है; परन्तु धन के इच्छुक को धन के आने में प्रसन्नता और जाने में दुःख होता है यहां उनकी पहिचान है। जनक और रामचन्द्र धनवान और राजे थे; परन्तु उनके मन में धन की अभिलाषा नहां थो; अतः जब रामचन्द्र के। यह कहा गया कि बन को जाओ, तो वह अपसन्न नहीं हुए। जब कहा गया कि बन को जाओ, तो वह अपसन्न नहीं हुए; क्यों कि वह इस बात को जानते थे कि होना वही है जो भोग है, फिर दुःख-सुख किस बात का? जनक की कथा प्रसिद्ध है कि यह उनके शरीर में इतर होती, तो वह प्रसन्न नहीं होते थे।

प्रश्न-क्या कारण है कि जनक को शरार के जलने में कब्द नहीं होता था ? हम तो ऐसा होना सम्भव नहीं समक्षते।

उत्तर — मूर्खों के विचार में यह बात असम्भव है; क्यों कि वह शरीर और जीव के सम्बन्ध से अज्ञात हैं। कोई तो यहाँ तक वढ़ गए है कि कार्यों में शरीर को जीव का साम्की सममते हैं और दंड भोगने के समय शरीर के साथ होने की आवश्यकीय ख्याल करते हैं और इसी युक्ति से भरीसा पर पुनर्जन्म से इनकार करते हैं; परन्तु जो लोग जानते हैं कि जीव के बास्ते शरीर किराया गाड़ी है, जिसकी उस समय तक आवश्यकता है, जब तक मार्ग पर नहीं पहुँचते या जो यह सममते कि शरीर एक कारागार है, जो कमों के कारण से मिलता है, वह इस बात की तनिक भी चिन्ता नहीं करते, क्योंकि किराये की

गाड़ी नियत मार्ग पर छोड़नी ही पड़ती है और आहिसक नियत मार्ग यहीं तक है कि हम प्रकृति के सम्बन्ध से पृथक होकर और शरीर के आहं कार हो त्याग करके परमारमा की उपासना में लग जावें। इसलिये परमारमा के ज्ञान में लग जाने की अवस्था में फिर शरीर की आवश्यकता ही क्या है, जिसके जाने से भय हो।

मत्र-एनतुल्यं यदि मन्यमे वरं वृणीष्व वितं चिरजीविकां च । महाभूमी नचिकतस्त्रमधि कामानां त्वा कामभाजं करोमि ॥ २४॥

शब्दार्थ — एतत्त्र्यं=उपरोक्त भोगानुकूल । सन्यसे=जो तेरी इच्छा हो। वरम्=वर को । वृणीष्त्र=माँगले। वित्तं=धन को। चिरजोविकाम्=नियत होनेवाली आयु । महाभूमौ=पृथिवो के राजा होने को। निचकेतः=हे निचकेता। त्वम्=तू। एध=प्राप्त कर। कामानाम्=कामनाओं से । त्वा=तुभको। कामभाजम्=इच्छा-नुकूल प्राप्त होनेवाली अवस्था को। कर्गीम=करता हूँ अर्थात् सस्वर्ण संसार के ऐश्वर्य तुभको देता हूँ।

शर्थ — श्राचार्य ने कहा — हे नचिकेता ! इसके बराबर सांसारिक सुख के प्राप्त होने योग्य जो कुछ तू चाहता है. माँग लें, जिस कदर तुके धन की इच्छा हो माँग। मैं तुक्को दे सकता हूँ। यदि तू नियत श्राय चाहे अर्थात मासिक या वार्षिक या जिस कदर तुक्को श्रावश्यकता हो माँग ले। यदि तू भूमि का बड़ा भाग राज्य का चाहे, तो मिल सकता है। हे नाचकेता, जो तेरी श्रमिलाषा हो वह तू बता दे, मैं तुक्को इस योग्य कर दूंगा कि जो तेरो इच्छा हो, वही पूरी हो जावै। तू ब्रह्म-विद्या के विचार को स्थाग कर, तू सांसारिक सुख माँग। तेरो कोई श्रावश्यकता न होगी, जो पूर्ण न हो। इतना लोग एक युवा

ब्रह्मचारों को अपने मागे से पतित करने के बास्ते पर्याप्त से अधिक है; परन्तु यमाचार निचकेता का दृढ़ विश्वास देखकर और भी लोभ देता है।

मंत्र-ये यकामा दुर्लभा मर्त्यलोक सर्वान् कामा छेदलन्दनः प्रार्थयस्य । इमा रमाः सर्थाः मतुर्या नहीह्या लम्भनीया मनुष्येः । अभिनंद्यताभिः परिचारयस्य नचिकेतो । मरणं मानुषाक्षी ॥ २५ ॥

शब्दार्थ — ये ये कामा=जो जो कामनायें। दुर्लभाः=अत्यन्त दुर्लभ हैं। मत्येलोके=इस संसार में, जिसमें मरने वाले मनुष्य रहते हैं। सर्वान्=सबका। कामान्=जो तक्तको कामनाएँ हों। छन्दतः=अपने लाभार्थ जानकर इच्छानुकूत । प्रार्थयर ग=माँग ले इमाः=यह। रमाः=स्त्रियाँ। सरथः=रथ रूढ़। सतूर्या=जिनके साथ गाने-बनाने के सामान माजूद हाँ, बाजे बज रहे हैं। न=नहीं। हि=निश्चय करके। इहशाः=इस प्रकार की। लम्भनीयाः=प्राप्त हो सकती हैं। मनुष्टैः=मनुष्यों को। आभिः= इन पात्रवताओं के साथ। मत्पत्ताभि=जो मेरी दी हुई हैं। परिचारयस्व=सुख को भोग। मरणं=मौत के सम्बन्ध में आत्म-

अर्थ — यमाचायं कहते हैं — नांचकेता ! जो-जो पदार्थ इस
भूभि पर हैं अत्यन्त ही अलभ्य हैं, जिनके सम्पूर्ण मनुष्य
अभिलाषी हैं। उन सब पदार्थों को निज इच्छानुकूल माँग ले।
यह मत विचार कर, कि मेरे पास कोई वस्तु नहीं। यह स्त्रियाँ
जो अत्यन्त सुन्दर और रथों पर आकृद हैं, जिनके साथ बाजे
और गाने की समस्त सामियो मौजूद है, जो सामान मनुष्यों

को किसो प्रकार भो नहीं प्राप्त हो सकतीं। सम्पूर्ण मनुष्य जिनकी आंभलाया करते हैं, वह उनको नहीं मिलतीं और तू इन मेरी दी हुई पित्रता और सुन्दर खियों के साथ संसार के सुखों को भोग ; परन्तु मात के परचात आरमा की जो दशा होतो है, उसके सम्बन्ध में मत प्रश्न कर। इसके उत्तर में निवकता, जिसको ब्रह्मचय आश्रम के संस्कारों ने बलवान बना दिया था, जिसके मन में इस प्रकार की इच्छाओं का उत्पन्न होना अत्यन्त कठिन था, जो संसार के सुखों की वास्तविक दशा का भलो प्रकार जानता था और जिसको विदित था कि मुक्ति-मार्ग में यहो हकावटें हैं ; उत्तर देता है।

मंत्र-इवोभावा महयस्य ह्यद्दन्ते केतत्स रेंद्रि-याणां जरयंति तेजः। अपि सर्व जीवितमल्पमेव तवैव वाहास्तव नृत्यगीते॥ २६॥

शब्दार्थ - श्वोभावाः=श्रनित्य हैं। मर्श्यस्य=मृत्यु धर्म वाले मनुष्यां के। यत्=जो। श्रन्तक=दुष्टों को दंडवत् कर पापों का श्रन्त करनेवाला। एतत्=यह सर्व विषय। सर्वेन्द्रियाणां= सम्पूर्ण इन्द्रियों के। जर्यात=नष्ट कर देते हैं। तेजः=तेज श्रर्थात् शांक को। श्रिप=श्रार। सर्व=स्य। जीवितम्=जीवन। श्रल्पम् एव=थोड़ा ही है। तब एव=श्रापको ही रही। वाहाः= रथादि सवारियों सहित स्त्रियाँ। तव=श्रापकी ही हो। नृत्य गोते=नृत्य श्रीर गाना।

अर्थ - यमराज की बात को सुनकर निवकेता ने उत्तर दिया कि महाराज, जितने संसार के विषय हैं, सब ठहरनेवाले नहीं और मरनेवाले मनुष्य के तेज यमराज के नियम के अनुकूल यह विषय नाश करते रहते हैं, जिससे सब इन्द्रियाँ कमजोर हो जाती हैं। यदि आप कहें कि यह सम्पूर्ण जीवन भर, तो यह जीवन बहुत हो थोड़ा है। यदि इसको बढ़ा भी लिया जावे और यह जब तक सृष्टि रहे, तब तक भी बना रहे, तो भी सुक्ति के दस हजार भाग में होते बहुत ही थोड़ा रहेगा। इस कारण रथादि सवारियों में बैठनेवाली खियाँ आपको ही फलीभूत हों, वह आपकी ही बनी रहें। सुभे इनको नितान्त आवश्यकता नहीं और न मैं नाचने और गाने को उत्तम समभता हूँ। इसको आप अपने पास ही रक्खें। सुभे तो अतिरिक्त बहा-विद्या अर्थात मौत के पश्चात् जो आसमा की गति होती है, उसके जानने के और किसी वस्तु की जकरत नहीं। निचकेता ने कहा—

मंत्र—न वित्तेन तर्पणीयो मनुष्यो छप्स्यामहे वित्तमद्राक्षम चेत्वा। जीविष्यामी यावदीशि-ष्यमि त्वं वरस्तु मे वर्णीयः स एव ॥२७॥

शब्दार्थ न=नहीं। वित्तेन=धन से । तर्पणीयः= तृप्त होता।
मनुष्यः=मनुष्य । लप्स्यामहे=प्राप्त हो जावेंगे । वित्तम्=धन को
आपकी कृपा से । अद्राद्तम=दशन करके । चेत्=यदि। स्वा=
आपकी द्या होगी। जीविष्याम=जीवित रहूँगा। यावत्=जब
तक । ईशिष्यसि=परमात्मा की इच्छा होगी अर्थात् जितनी
आयु परमात्मा ने दी है, जीवित रहूँगा। त्यम्=आपसे ।
वरस्तु=बही एक वर । से=मेरे लिये। वरणीयः=प्राप्त करना है।
स एव=बही।

स एव=वही।

शर्थ — निवकेता ने कहा — महाराज! कोई मनुष्य चाहे कितना
ही धन प्राप्त कर ले, कभी उस धन से द्वप्त नहीं होता अर्थात धन की इच्छा कर्भ पूर्ण नहों होती। जिस प्रकार भोजनादि से पेट भर जाता है, फिर भी खाने की इच्छा बनी रहती है, इसी प्रकार धन से इच्छा पूर्ण नहीं होती। जितना धन मिलता जावे, उतनी दच्छा बढ़ती जाती है। सो वाला हजार में सुख सममकर हजार की इच्छा करता है, तो सहस्राधीश लच की इच्छा रखता है और लचपित करोड़पित होने की इच्छा रखता है। चूँ कि धन मानुषी आवश्यकता नहीं, कितु तृष्णा है, इस कारण इसकी कभी समाप्ति नहीं होती। यदि मनुष्य धन को देखकर प्राप्त कर लेता है, तो सुख नहीं होता। इसलिये जितना धन भोग में है, वही मिल जावेगा और जितना जीवन कर्मानुकूल परमारमा ने दिया है, उस समय तक में जीवित रहूँगा। मुभे इससे अधिक जीने की इच्छा नहीं। अब आप न तो मुभे धन दें, क्योंकि उससे तृष्णा वढ़कर दुख होता है, सुख नहीं हो सनता और न आयु दें, क्योंकि जितना जीवन परमारमा ने दिया है, मेरे लिये वही पर्याप्त है। आपसे तो मुभे केवल वही वर अर्थात् मौत के परचात् आरमा को क्या गित होती है, जीव और बहा का जिसका नाम ब्रह्म-विद्या है, वही लेना है। अतः आप मुभको उसे दीजिये।

मंत्र-अजीर्यताममृतानामुपेत्य जिथ्नमर्त्यः कथःस्थः प्रजानन् अभिध्यापन् वर्णरितिप्रमो दानातद्वीर्धे जीवितं का रसेत् ॥ २८ ॥

शब्दार्थ - अजीर ताम्-जिसमें व्यय और हानि नहीं होती।
अमृतानां-जो मौत और नाश से रहित है अर्थात् न तो घटती
और न बढ़ती है। उपेत्य=प्राप्त करके। जीर्यन्=शरीरादि की
बुढ़ापे को प्राप्त करके। मर्त्यः=मौत जिसका धर्म है। क्वधः स्थः=
जा पृथ्वो पर पंचगति में कायम होता है। प्रजानन्=सत्अमत् के ज्ञानवाजा मनुष्य । अभिध्यायन्=वास्तव में दुख का कारण जाननेवाजा । वर्णरित प्रमोदान=सुन्दर स्वियों के
सम्बन्ध से प्राप्त हानेवाले सुखों को । अतिदीर्घ=बहु काल ा तक प्रहनेवाले । जीविते=जीवन मिं।। कः=कौनः। रुमेत= अप्रसन्नाहोवे।। हुट्ड कि हुछ एकि।हुड्ड कि कि कि

श्रथं — निवनेता ने कहा — है महाराज ! श्रुटि श्रीर नाश से रहित श्रीर पदार्थों को जिनके बिर इने का कभी संदेह ही न हो। प्राप्त करने श्रीर नाश होनेवाली भूमि पर मोच सुख के सामने बहुत ही बुरी दशा में नियत है। ज्ञानयुक्त मनुष्य जिसका यह सांसारिक सुख विचारने से दुःख रूप ही मालूम होते हैं जो यह जानता है कि इनसे सिवाय हानि के कोई लाभ नहीं, वह इनमें किस प्रकार फँस सकता है। जिनमें थाड़ो देर तक रहना भी बुद्धिमान को स्वीकार न हो, ता बहुत जीवन केवल विषयों के भोगने के वास्ते माँगना किस बुद्धिमान को स्वीकार होगा।

तो इन्हें सुख मानते हैं। हार कि कि प्रशाह के मनुष्य

उत्तर जो श्रादमी दुख श्रीर सुख को वास्त्विक दशा से श्रज्ञात हैं, वहां विषयों को सुब मानते हैं श्रीर जो मनुष्य इनकी वास्त्विक दशा से जानकार हैं वह इनको सुख मानने के बजाय पूर्ण दुख मानते हैं; क्योंकि यह परमानन्द की प्राप्ति के मार्ग में बहुत बड़ी रुकावटें हैं।

प्रश्न चुलर्स दास जैसे भक्त ने भो कहा है कि इस संसार में ऐसा कोई मनुष्य उत्पन्न नहीं हुआ, जो सोने और श्ली की इच्छा न रखता हो।

उत्तर- तुलसीदासजी ने आपको यह इस प्रकार नहीं बताया, किन्तु यह दिखलाया है कि यह दो चीज़ें ऐसी बलवान् हैं कि इनमें बड़े-बड़े झानी धोका खा जाते हैं। अतएव यमाचाये ने नचिकेता के परीचा के बास्ते सम्पूर्ण सांसारिक पदार्थ सन्मुख रक्खे, परन्तु नांचकेता बुद्धिमान् था। वह इन वस्तुओं के लोभ में फॅसकर अपने उद्देश्य से नहीं गिरा। अब नचिकेता कहता है। मंत्र-यिमिन्नदं विचिकित्सन्तिमृत्यो यत्सांप राये महति ब्रुहि नस्तत् । योऽयं वरा गृढ्मनुप्-विष्टो नान्यं तस्मान्नचिकेता वृणीते॥२६॥

शब्दार्थ — यहमन्=जिस आत्मज्ञान में। इदम्=यह प्रश्न कि वह है या नहीं। विचिकित्सन्ति=शका की जाती है कि वह है, तो कहाँ है और क्यों है। मृत्यो=हे यमाचार्य। यत्=जो। साम्पराये= मोच की गित के सम्बन्ध में विचार है कि मोच में जीव के साथ कौनसे पदार्थ रहते हैं। महित=महा शंका है। बृहि=कहो। नः=मुक्तको। तत्=उसके उत्तर को। यः=जो। अयम्=आत्म-विषय का। वरं=वर। गूढ़म्=गूढ़। अनुप्रविष्टः=आत्मज्ञान के अनुकूल है अर्थात् जिसके जानने की आत्मा को जरूरत है। न=नहीं। अन्यम्=दूसरा। तत्मात्=उससे पृथक्। निचकेता=निचकेता। वृणीते=माँगता है।

अर्थ—निचकेता ने कहा—हे यमाचार्य! जिसमें इस प्रकार के शंका समाधान होते हैं कि परमात्मा है या नहीं, है, तो कहाँ है और किस प्रमाण से जाना जाता है; नहीं है, तो क्यों सम्पूर्ण संसार उसको मानता है। यदि है, तो वह कैसा है, मिला हुआ है अथवा प्रथक है, घिरा हुआ है अथवा खाली है, कर्ता है अथवा कर्न स्व-शून्य है, एक देशी है या सर्व-व्यापक। अतिरिक्त इसके जो मुक्ति के सम्बन्ध में बहुत बड़ो-बड़ो शंका है, कोई कहता है—मुक्ति होतो है, कोई कहता है—नहीं होतो, कोई कहता है—मुक्ति नित्य है. कोई कहता है—ज्यानित्य है। कोई कहता है कि मुक्ति में सूदम शरीर रहता है, कोई कहता है— नहीं रहता। आप इन सबके उत्तर को मुक्ते उपदेश करें। जो यह वर अत्यन्त कठिन है, जिसमें बुद्धि का प्रवेश करना महा दुस्तर है, आप इसका विचारपूर्वक प्रबन्ध करें कि मुक्ते यह शंका न रहे। इससे पृथक् कोई वर अन्य निकेता नहीं माँग सकता। यद्यपि यह श्रान्तिम मार्ग का प्रश्न है, परन्तु मेरा वर भी अन्तिम यही है। यदि इस समय अन्य वर माँग लूँ, ता इसको किससे माल्म करूँ। इस कारण निवकता अन्य वर नहीं माँग सकता, इसीको समुमाइये । ह नाहमहाल एसी-समग्रेष-अगरहात है का को है जिल दि**इति प्रथमा बल्लो ।** हिन कि के उन की

## की करते है और क्यों है। सुस्ता<del>न्हें बनाचा</del>ये। यत्=शो। साम्त्रशो= कं कि के क्रिका अथ हितीयाँ बह्वी के होए हैं क्रिक किन्न है, कि क्रिका किन्न है है कि कि कि कि

मंत्र-अन्यच्छ्योऽन्यदुत्वेव प्रेयस्ते नानार्थे पुरुष थं सिनीतः । तयोः श्रेय आददानस्य माधु भवति हीयतेऽथांच उ प्रयोवणीते ॥१॥३०॥ ह एक्ष्मा नेक्ष

शब्दार्थ-अन्यत्=अन्य है। श्रेयः=मोत्त के प्राप्त करने का साधन, जो कल्याणकारी कर्म है। अन्यत्=उससे पृथक अन्य है। उत्प्रेय≔जो अत्यन्त त्रिय माल्म हाता है अर्थात् छी धनादि सांसा-रिक सुर्खों का कारण है। उभे=यह दोनों कर्म। नानार्थ=नाना प्रकार के फर्लावाले कर्म। पुरुषम्=जीवारमा को। सिनीतः=इच्छा को डोर में बाँधते हैं। तयोः=उनमें से। श्रेय आद्दानस्य=मोत्त के साधन करने से। साधु भवति=मोच प्राप्त होता है। य उ=श्रीर जो। प्रेयः=प्रय का। वृश्वीते=स्वीकार करता है। अर्थात्=बहुत सुख से। हीयते=खाली रह जाता है।

अर्थ-जगत् में दो प्रकार के कर्म हैं। एक वह, जिनके आरम्भ में कोई कष्ट मालूम नहीं होता, और बहुत ही मनोहर मालूम होते हैं ; परन्तु परिणाम उनका ठीक नहीं। इसकी परि-

मार्ग अर्थात सांसारिक सुखों का मार्ग कहा जाता है, जिस पर आज-कल पश्चिमी जगत चल रहा है। स्थाप हुन है हाइका

दूसरा वह सार्ग, जिसके आरम्भ में कोई सुख नहीं मिलता; किन्तु विशेष दुःख भोगना पड़ता है, और अन्त में महासुख प्राप्त होता है; जिसको मोच कहते हैं। इसीका नाम श्रेय सार्ग है; जिस पर चलनेवाले श्रेष्ठ कहलाते हैं। इन दोनों प्रकार के कमों की इच्छा जीवारमा को वासना की डोर में याँध लेती है।

इनमें से जो श्रेय मार्ग का साधन करता है, वह तो अपने कार्य में सफल होता है अर्थात दुःखों से छूटकर नित्य अर्थात महाकल्प तक रहनेवाले सुख को प्राप्त करता है और जो परिमागे को स्वीकार करता है, वह इस मार्ग में असफल रहता है। जिस प्रकार जगत् में बोना और खाना दो प्रकार के कर्म हैं, गिरना श्रीर चढ़ना दो प्रकार की गति हैं; अब जो गिरता है, उसकी श्रारम्भ में कोई कष्ट नहीं मालूम है।ता ; परन्तु जिस समयः गिरने के स्थान भूमि पर पहुँच जाता है, तब कठिन चोट आती है और किसो-किसी समय तो मृत्यु तक हो जाती है। दूसरे जो चढ़ता है, उसको आरम्भ में कब्ट होता है, क्यों कि पृथ्वी की श्राकर्षण शक्ति का सामना करना पड़ता है, बहुत ही बुल लगता है, जिससे थकावट पैदा होता है; परन्तु नियत मार्ग पर पहुँच कर बहुत ही आराम मिलता है। खानेवाला उपस्थित के। नष्ट करता है श्रीर वानेवाला उसके सैकड़ें। गुणा श्रधिक बना लेता है। एक का आरम्भ अच्छा और अन्त बुरा है, दूसरे का आरम्भ वैसा बुरा नहीं माल्स होता परन्तु परिगाम बहुत ही शुभ है। इन दानों मार्गों में अपने साहस और पुरुषार्थानुकूल हो। चलते हैं। जो आस्मिक बलहीन मनुष्य हैं, वह प्रथम सुख के। पसंद करते हैं, जिससे वह सुख के मार्ग के। प्राप्त करने से गिर जाते हैं और जो अन्तिम हैं और जिनका आश्मिक बल बलवान है, वह आरम्भ के कच्टों की चिन्ता न कके, उस मार्ग पर चलते हैं, जिसका परिणाम बहुत उत्तम होता है और जिसमें बहुत ही सुख प्राप्त है।ता है।

मंत्र-श्रेयश्च प्रेयश्च मनुष्यमेतस्तौ सम्परीत्य विविनाक्त धीरः । श्रेया हि धीरोऽभिप्रेयसो वृणीते प्रेया मन्दो योगक्षेमाद् वृणीते ॥२।३१॥

शब्दार्थ — श्रेयः=कल्याण । च=श्रौर । प्रेयः=जगत् सुख । सनुः ज्यम्=विचार करने योग्य मनुष्य के। एतः=प्राप्त हे।ते आर्थात् जगत् में इनसे सम्बन्ध करना पड़ता है। तौ=इनमें से। संपरीत्य=इसके। श्रधिक ध्यान की दृष्टि से अन्वेषण करके। विविनिक्त=इनको हालतें की तुलना की जाती है; जिसमें। धीरः=बुद्धिमान् मनुष्य। श्रेयो=शुभ मार्ग। हि=निश्चय करके। धीरः=विद्वान् धीर पुरुष। प्रेयसः=श्रन्त में सुख देनेवाले मार्ग के।। श्रम=मनोहर। वृणीते=स्वीकार करता है। प्रेयः=सांसारिक मार्ग के।। मन्दः=कम बुद्धि मनुष्य। योगन्तेमाद्=निर्धनादि के भय से बचने श्रीर सांसारिक सुख का कारण समक्षकर। वृणीते=स्वीकार करता है।

श्रथ—उपर्युक्त दे प्रकार के मार्गी से मनुष्यों का सम्बन्ध होता है। इनमें से जो बुद्धिमान मनुष्य हैं, जिनका सस्यासस्य का ज्ञान है, जो गूढ़ विचारयुक्त, निरालसी, पुरुषार्थी, परिश्रमी श्रीर दूरदर्शी हैं, वह तो परिमाग का, जिसमें यद्यपि इस समय सुख है, परन्तु भविष्य में सुख के स्थान में दुःख की श्राशा है, छोड़कर श्रेय मार्ग का प्राप्त करते हैं श्रीर जो लोग श्रल्प बुद्धि श्रीर बुद्धिहीन हैं, जिनका इतना ज्ञान श्रीर माहस नहीं कि वह ध्रीय से इस मार्ग पर चल सकें, जिसका फल देर में मिलता है,

बह बाह्य कब्टों से बचने के विचार के। शारीरिक सुख का कारण जानकर सांसारिक सुख अर्थात् धन-दौलत और राज-पाट और स्वराज्य की इच्छा में जा गिरते हैं।

प्रश्न - क्या धन-दोलत और स्वराज्य की इच्छा करना मृखों तथा श्रात्मक बलहीनों का काम है ? हम तो बड़े-बड़े योग्य मनुद्यों का इसमें लिप्त पाते हैं, जिनके विद्या की संसार में धूम है।

उत्तर—निस्सन्देह, जो लोग अपनी सत्ता से अनिभन्न हैं, जिनके। मैं कीन हूँ और मेरा क्या है, इस बात का भी सत्य ज्ञान नहीं, जो यह भी नहीं जानते कि मेरे लिये लाभदायक क्या है, हानिकारक क्या है, उनके। कोई चाहे कितना ही महा योग्य कहे; परन्तु वास्तव में हैं वह अज्ञानी; क्योंकि सांसारिक धन-दौलत और स्वराज्य शरीर के लिये लाभदायक हैं न कि आस्मा के लिये। इन क सम्बन्ध से आस्मा के। हानि पहुँचतो है; अतः इनके। बुद्धिमान् और योग्य कहना ऐसा हो है, जैसा कि नाई का नाम \* राजा रख दिया जाय।

मंत्र-स स्वं प्रियान् प्रियरूगांइच कामान-भिध्या यत्रचिकनोऽत्यस्राक्षी । नैताश्रमृङ्कां-वित्तमयीमावास्तो यस्यांमन्ति बहवोमनुष्याः

## 11 3 1 3 7 11

शब्दार्थ—स=वह। स्वं=तूने मेरे बहुत लोम दिखाने पर भी। प्रियान्=प्रिय बेटे और पोतों के। प्रियरूपां=सुन्दर रूप युक्त स्वयां को। च=और। कामान्=वासनात्रां को। ऋभिध्यायन्= सब प्रकार के दुख रूप विचार करके। निचकेता=हे निचकेता।

<sup>🛱</sup> पञ्जाब में नाई को राजा कहकर पुकारते हैं।

श्रारयस्त्राचीः=स्याग कर दिया है। न=नहीं। एतान्=इस्। सङ्क्षाम्=माला को। वित्तमयीम=भोगने योग्य धन से युक्त है। न=नहा। श्रवाप्रः=शाप्त किया है। यस्याम्=जिसमें। मज्जन्ति= लिप्त हो जाते हैं। बहवो=बहुत से। मनुष्य=मनुष्यः।

स्तान अर्थात् बेटे पोर्ता का लोभ दिया; प्रिय आकृतिवाली सुन्दर खियां का लोभ दिया, समस्त जगत् के सुखां का प्रलोभन दिया; परन्तु तूने इनको दुःखरूप विचार करके स्वी गर नहीं किया; मैंने तुमे इस सांसारिक धन के क्रम का, जिसमें प्रायः सनुष्य लिप्त हैं, उसका भी लोभ दिया; परन्तु इनमें से तूने किसी वस्तु को प्राप्त करना स्वीकार नहीं किया; और भी जितनी एषण अर्थात् राज्य और प्रभुत्व की इच्छा है, उसका लोभ दिया, परन्तु तूने उसे भी स्वीकार नहीं किया; सारांश यह कि जितनी वाधाएँ आत्मज्ञान के मार्ग में हैं, उन सबको पेश किया; परन्तु तू किसी वाधा से नहीं क्का और न किसा वासना में लिप्त हुआ। अतः तेरी पूर्ण बुद्धि प्रशंसा योग्य है।

प्रशंसा योग्य है।

मंत्र-दूरमेते विपरीते विषूची अविद्या या च
विद्याते ज्ञाता । विद्याऽमं। दिनमं मचिकेनसं
मन्य न त्रा कामा बहवोऽ ठोलुपन्तः ॥ ४। ३३॥

शब्दार्थ — दूरम = दूर हैं । एते = यह । विपरीते = एक दूसरें के विरुद्ध । विपूची = दो विपरीत वस्तुओं को प्रकट करने वाली । अविद्या = प्रेम-मार्ग ; जिसका आरम्भ सुखमय और परिणाम निकृष्ठ है । च = और । या = जो । विद्या = श्रेय मार्ग, जिसका आरम्भ शुष्क और परिणाम अत्यन्त कल्याणकारक । ज्ञाता = मालूम किया है । विद्या ८ भी दिसनं = श्रेय मार्ग को । निचकतसं = निचकेता

को । मन्ये=जानने बाली । न्इन्हीं । स्वा=तुक्रको । कामाः= वासनायें या लाभदायक प्रदाय । बहवोः=बहुत सी । त्र्यलोलुपन्तः=त्रपने जाजामें नहीं फँसाते । कामान क्रीमांम

श्रथ — हे निचकेता ! यह मैंने भलो प्रकार जान लिया है कि यह विपरीत गुण अर्थात् अविद्या और विद्या, इन दोनों में से जो एक दूसरे के विरुद्ध हैं; दूसरो अविद्या को छोड़कर विद्या अर्थात् जो वस्तु जैसी है, उसको वैसा हो जानना, रूप जो सस्य ज्ञान है; तू उसीको जानता है। हे निचकेता ! तुमको संवार के धनादि पदार्थ तथा विषय-भोग अपने जाल में फँसा नहीं सकते। वास्तव में तू अविद्या की शिक्त से दूर निकल गया है, अब तू अविद्या में फँस नहीं सकता; क्योंकि तूने इनका ज्ञान प्राप्त कर लिया है और जिसको ज्ञान हो जाता है, वह उत्तम को छोड़कर अनुत्तम को प्राप्त नहीं कर सकता।

मंत्र-अविद्यायामन्तरे वर्त्तमानाः स्वयं धीगः पण्डितम् मन्यमानाः । दन्द्रम्यमाणाः परि-यन्ति मूढा अन्धेनेव नीयमाना यथान्धाः ॥ ५ । ३४ ॥

शब्दार्थ - श्रविद्यायाम् = श्रविद्या श्रर्थात् मिश्या ज्ञान, प्रेष-मार्ग। श्रंतरे = उसके श्रंतर में। वर्त्तमानः = लिप्त होने की दशा में। स्वयम् = श्रपने को। धीराः = ज्ञानवाला। पंडितम् = मत् - श्रसत् का विद्यार करनेवाला। मन्यमानोः = मानते हुए। दन्द्रस्यमाणाः = कुटिल मार्गे पर श्रर्थात् धोके से काम लेते हुए। परियन्ति = नीच गति को प्राप्त होते हैं। श्रन्धेन = श्रन्ध के। एव = ही। नीयमाना = पीछे लगा हुश्रा। यथा = जैसे। श्रन्धाः = श्रन्धा।

अर्थ अविद्या अर्थात् मिथ्या ज्ञान के प्राप्त करने में लगे हुए अपने आपको धैर्यवान् और ज्ञानी कहनेवाले नीच गति को

पहुँच जाते हैं; जैसे किसी अन्धे के पीछे लगकर अन्धा कुवें में जा गिरता है। क्या ही उपदेश है कि जो प्रेष्यमार्ग अर्थात् सांसारिक विषयों में फॅसे हुए अपना आत्मिक दशा को बिगाड़ रहे हैं और किसी समय भी इन बातों को नहीं विचारते कि मैं क्या हूँ, मेरे को क्या लाभदायक और हानिकारक है; वरन् ऐसा विचारनेवालों को अज्ञ और मूर्ज मनुष्य कहकर इनके ज्ञान को जो सत्य और सुख का कारण है, तमोमय कहकर अर्थात् भ्रम बताकर अपने मिथ्या ज्ञान को सत्य बताते हैं; उनकी वहीं अवस्था है, जैसे एक अन्धे के पीछे लगकर दूसरा अन्धा कुर्वे में जा गिरता है। ऐसे सौन्दर्य प्रकृति पूजकों का अनुसरण करते हुए मनुष्य बहुत ही नीच गति को पहुँच गये हैं; जिनको अपनी सत्ता का तो ज्ञान नहीं, परन्तु प्रतिज्ञा संसार के त्रिज्ञान जानने की करते हैं। यह लोग र यम भी कष्ट प ते हैं और अपने अनु-यायी सहस्रों को वैद्क धर्म के स्थान में विषयों में फँसाकर पाप कराते हैं ; क्योंकि संसार की जितनी ऐहिक प्रत्यच सुखद वस्तु हैं, इन सबका संबन्ध शरीर से हैं. जो देदा हुआ वह नाश होने वाला है। अतः जो शरीर सहस्रों प्रकार का परिश्रम करने पर जीवित नहीं रहता तथा जो आत्मा कभी नहीं मरती ; तो आत्मा को छोड़कर शरीर का दास बनना मूर्खता नहीं तो क्या है ? ऐसी कोई सांसारिक वस्तु नहीं, जो आत्मा के लिये लाभदायक हो। नित्य आत्मा के लिये अनित्य वैषयिक पदार्थ किस प्रकार लाभदायक हो सकते हैं। निस्य के वास्ते अनिस्य की दशा में लाभदायक नहीं हो सकता। आत्मा के वास्ते विद्या और पदो हो कल्याग्यकारक वस्तुएँ हैं।

विद्या, परमात्मा की पवित्र सत्ता से कभी विकार की नहीं प्राप्त होती अर्थात् सब्दा एक सी रहतो है। कोई परिमार्ग का मनुष्य उस विद्या को नहीं जान सकता; जिससे श्रेय मार्ग की श्रोर पहुँचता है। श्रेय मार्ग पर वही मनुष्य जाते हैं और श्रविद्या की जंजीरों को काटकर विद्या के अमृत का स्वाद लेते हैं; जिनको चारा श्रोर श्रमृत हो श्रमृत मालूम होता है। वह किसी एक श्रोर बँधे हुए नहीं होते कि ससार के उपकर को ही श्रपना उद्देश जानते हैं।

मंत्र-न साम्परायः प्रतिभाति बालं प्रमाद्यन्तं वित्तमोहेन मूहम्। अयं लोका नास्ति पर इति मानी पुनः पुनर्वशमापद्यते मे ॥ ६। ३५॥

शब्दाथं — न=नहीं । साम्परायः=मुक्ति के साधन ।
प्रांतभाति=मन में स्थिर नहीं होते अर्थात् इनमें मन नहीं लगता,
बालम=अज्ञानी मनुष्यों का । प्रमाद्यन्तम्=मुक्ति से निश्चिन्त
होते हैं । वित्तमाहेन=जिनकी विद्या सांसारिक पदार्थों के प्रम
में लिप्त होने के कारण । मृद्रम=नितान्त अन्धकार मय हो गया
है । अयम् लोकः=यह जो प्रत्यत्त दृष्टि आ रहा है, यहो संसार
या शरीर है अर्थात् यह जो सांसारिक विषय है यही है ।
नास्ति=नहा है । परः=अब दूसरा जन्म या परमार्थ । इति=यह ।
मानी=माननेवाले । पुनः पुनः=वार-वार । वशम्=वश में आते हैं ।
आपदाते=प्राप्त होते हैं । मे=मेरे अर्थात् मेरे नामवाली मौन के ।

अर्थ — यमाचार्य ने कहा — हे नचिकेता ! श्रज्ञानी पुरुष, जिनको श्रपने स्वरूप का ज्ञान नहीं, जो यह नहीं जानते कि हम क्या हैं धन के स्नेह से श्रन्था होने के कारण मन में मुक्ति के जो साधन हैं स्थिर नहीं होते ; यद्यपि यह श्रन्य दूसरों को मरता हुआ देखते हैं, श्रमीरों के धन को नाश होता हुआ देखते हैं ; राजाओं की संतान को मरता हुआ और राजाओं को कष्ट और आपित में जिप्त देखते हैं ; बड़े-बड़े वीरों को हमारे से निर्वत होता हुआ देखते हैं ; इन सब बातों को देखने

श्रीर बुद्धि पर परदा पड़ने के कारण उनको मुक्ति के साधनों की त्र्योर प्रेम नहीं होता ; क्योंकि जिस वस्तु का निश्चयपूर्वक ज्ञान होता है, उसका कर्म संसार में देखा जा सकता है ; परन्तु जहाँ पर निश्चयात्मक ज्ञान मेधावी बुद्धि से होता है ; जैसे रूप का ज्ञान आँख से होता है। जब तक आँख ठीक होती है तब तक तो उसकी सत्य ज्ञान होता है, जहाँ आँख में कमल वाय की बीमारी का दोष आया, तो पदार्थों के असली रूप के देखने के अतिरिक्त समस्त पदार्थों को वह पीला ही पीला देखते हैं। ऐसे ही जिसकी मेधा बुद्धि होती है, उसको तो यह सांसारिक पदार्थ आत्मा के वास्ते नियत मार्ग में बाधा मालूम होते हैं, जिससे वह वैराग्य प्राप्त करता है, क्योंकि संसार के सर्व पदार्थ शरीर के वास्ते हैं ; कोई भी सांसारिक वस्तु ऐसी नहीं जिसका सम्बन्ध शरी। को छोड़ कर आत्मा से हो। शरीर के भीतर से जो कुछ निकलता है, वह सब अपवित्र है ; आँख से कोचड़ निकलता है, जो अपवित्र है; कान से मैल निकलता है. वह भी नापाक है ; नाक से जो निकलता है, वह भी मेला ही है; मुँह से थूक निकलता है वह अपवित्र है; मल-मूत्र भी अत्यनत अपवित्र है, स्वेद से भी गुन्ध आती है ; सारांश यह कि शरीर में से जो कुछ निकलता है, वह सबका सब दुर्गध्यक होता है, उसमें से कोई भी पवित्र नहीं ; परन्तु जब तक शरीर के भीतर होता है तब तक उससे गंध नहीं आती ; क्योंकि भीतर शुद्ध करनेवाली शक्ति त्रा मा उपस्थित है । जब तक त्र्यात्मा है तब तक तो शरीर अपवित्र नहीं, परन्तु जहाँ आत्मा शरार से पृथक् हुआ, तो यह सम्पूर्ण शरीर ऐसा अशुद्ध होता है कि जिस मकान में एक दिवस पड़ा रहे; तो आस पास के मकानों की भो वायु को बिगाड़ देता है। कई दिवस तक होम करके वायुको शुद्ध करने को आवश्यकता होती है। ब्राह्मण

पातक समक्ष कर उसी मकान में बना हुआ भोजन खाने से इनकार कर देते हैं, जिससे स्पष्ट प्रकट होता है कि वास्तव में शरीर तो श्रपवित्र है। वह तब हो तक श्रशुद्ध नहीं मालूम होता. जब तक पवित्र करनेवाला आस्मा उसके भीतर भौजुद है और आस्मा अवश्य एक दिन इस शारीर को त्याग देता है, चाहे हम कुछ ही खार्य, केलर और कस्तूरी हमारे भोजन में शामिल है। तो भी मृतक शरोर दुर्गन्ध के अतिरिक्त सुगंध नहीं फैला सकता हम जो कुछ भोजन करते हैं, वह सब शुद्ध होता है. परन्तु शरीर के संग से वह सब मैला होता है। अतः जो मेधा बुद्धि रखते हैं वह ता इस अपवित्र शरीर की अपेना शुद्ध श्रात्मा से श्रधिक प्रेम करते हैं; परन्तु जिनकी बुद्धि पर श्रांवद्या का परदा पड़ा हुआ है, वह आस्मा की न जानते हुए यह मानते दृष्टि पड़ते हैं कि प्रत्यच जगत् तो है; परन्तु आगे दूसरा जन्म नहीं। यद्यपि मौत का भय उनका निशि-दित स्मरण कराता है कि उन्होंने मौत देखी है; क्योंकि जिस वस्तु का देखा नहीं अर्थात् किसी इन्द्रिय से प्रतीत न किया हो, उसमें राग-द्वेष दोनां को प्रकट होना असम्भव है और मौत से घृणा करते हुए भी इस बात की नहीं मानते कि मौत पहले देखी हुई है। निदान इसे लोग जो अविद्या के कारण प्रत्यच पदार्थी पर ही आसक हैं, जिनका आस्मिक विद्या से के हैं प्रेम नहीं वह क्रम से बन्धन में पड़ते हैं अर्थात् जन्म लेते हैं और मरते रहते हैं। वास्तव में उस आदमी से महा अभागी कोई नहीं हो सकता, जिसका अपनी सत्ता का ज्ञान न हो ; परन्तु अविद्या भी एक विचित्र वस्तु है। लाखों मनुष्य हैं, जो अपनी सत्ता और गुणों से अनिभन्न होते हुए भी यह सममते हैं कि हमारी समता कोई भी नहीं रखता; जिस प्रकार श्रन्धा सूर्य की सत्ता के। नहीं देख सकता। यदि वह यह पन्न करै कि सूर्य नहीं है, तो उसका

यह पत्त सिवाय उसके अन्धेपन का प्रमाण होने के और क्या हो सकता है। ऐसे हो जो मनुष्य पित्र जन्म और ईश्वर को अपनी अल्प विद्या और अनिभन्नता के कारण न जानते हुए मोत्त के साधनों से बिब्बत रहकर और संसार के प्रेम में फैंम कर दूसरों के जीवन को व्यर्थ पट कर रहे हैं, उनके सम्बन्ध में यही कहा जा सकता है कि वह स्वयं तो हुन रहे हैं और दूनों को भी डुबाते हैं।

मंत्र-श्रवणायापि बहुभियों न लभ्यः शृण्वंतोऽपि बहवो यत्रविद्युः । आश्रयों हण वक्ता कुश शेस्य लच्चाऽऽइचयों ज्ञाता कुश छातुः शिष्टः ॥७।३६॥

शब्दार्थ अवणाय=मुनने के लिये। अपि=भो। बहुभिः=बहुत से मनुष्यों के। यः=जो परमारमा। न=नहीं। लभ्यः=मिलता। शृण्वन्तः=मुनते हुए। अभि=भो। बहुवः=बहुत से मनुष्य। यत्=जिसका। न=नहीं। विद्यः=जान सकते। आश्चर्यः=आश्चर्ययुक्त। अश्य=उस परमारमा का। वकाः=उपदेश करनेवाला अर्थात् ब्रह्म विद्या के। बताने वाला बहुत कठिनता से मिलता है और उसका मिलना आश्चर्य युक्त है। कुशलः=अत्यन्त साबधानी से। अस्य=इस ब्रह्म विद्या का। लब्धा=प्राप्त करनेवाजा अर्थात् भेधा बुद्धि वाला इस विद्या का। लब्धा=प्राप्त करनेवाजा आश्चर्य=अत्यन्त आश्चर्य है। अस्य=इस ब्रह्मावद्या का। ज्ञाता=जाननेवाला। कुशलानुशिष्टः=बहुत ही योग्य आचार्य को शिद्धा से इसका ज्ञान प्राप्त करनेवाला।

अर्थ-यमाचायं बताते हैं कि जिस ब्रह्म विद्या के। श्रवण के वास्ते भी बहुत से मनुष्यों को अवसर नहीं मिलता अर्थात् न ता याग्याचार्य मिलता है और न प्रबल इच्छा ही उसके हेतु और उदाहरण को लेकर चलती हैं। इस स्थान पर हेतु और उदाहरण मिलना दुस्तर है, क्योंकि जहाँ से हेतु और उदाहरण मिलता है। वह सब स्थूल जगत् में से मिलते हैं, जिसका कि मिला हुआ होना उचित है और पृथक् में मिलावट का उदाहरण दोष है। अतः परमास्मा के आति सूदम होने से इसको केवल ब्रह्म शोतिय गुरु को शिक्षा के द्वारा ही ठोक प्रकार जान सकते हैं।

मंत्र-नेषा तर्केण मातरापनेया प्रोक्तान्येनेव सुज्ञानाय प्रेष्ठ । यां त्वमापः सत्यं घृतिवतानि-त्वाहङ्नो भूयान्नचिकेतः प्रष्टा ॥ ६ । ३८॥

शब्दार्थ — न=नहीं। एषा=यह मेरो दी हुई बुद्धि या ज्ञान। तर्केण=तर्क द्वारा। मातः=ब्रह्म-विद्या। त्रापनेया=स्यागने योग्य। प्रोक्ता=कही हुई। त्रान्येन एव=दूसरे त्रार्थात् तर्क क जाननेवाले से पृथक् वेद के जाननेवाले त्राचार्य की भी। सुज्ञानाय=अच्छे ज्ञान के लिये। प्रेष्ठ=सबसे प्रिय। याम्=जिसको। त्वम्=तू। त्रापः=प्राप्त कर चुका है। सत्यम्=सत्य। धृति=धेरे। वत्=वाले। त्रापः=हो। त्वाहक्=तेरे जैसा। नः=हमारा। भूयात्=हो। निव-केतः=हे निवकता। प्रष्टा=शिष्य त्रार्थात् पूछनेवाला।

अर्थ—यमाचार्य ने कहा—हे निकता! तू मेरी दी हुई उस विद्या की तर्क करके नष्ट नहीं कर देता, क्यांकि यह तर्क से भी बलवान वेद के जाननेवाले आचार्य का उपदेश है। तर्क में भूल हो सकती है, यथा हेतु की जगह हेत्वाभास अर्थात् घोका देखने में आता है; परन्तु वेद का उपदेश सत्य-ज्ञान के वास्ते है। हे प्रिय पुत्र! जिस ब्रह्म-विद्या के। तूने प्राप्त किया है, उसकी सत्य और धेर्य के साथ काम में ला। किया से पूर्ण होकर आचार्य ने कहा—हे निवकता! में परमात्मा से प्रार्थना करता हूँ कि तेरे जैसा और भी विद्यार्थी मुक्तो मिलें; क्यों क ऐसे

श्रिषकारी विद्यार्थी के पढ़ाने से ऋषि-ऋण पूरा होता है। श्राशय यह है कि जिस समय किसी गुरु को श्रिषकारी विद्यार्थी मिल जाता है, तो उसकी इतनी प्रसन्नता होती है कि जिसकी सीमा नहीं।

प्रश्न मनु ने कहा है। कि जो तर्क से जाना जावे. वही धर्म है, यहाँ पर यमाचार्य तक का स्यागते हैं। काली कि अप काली

उत्तर— इस मार्ग पर पहुँचकर तर्क काम नहीं देतो; क्योंकि इस सूदम पदार्थ के वास्ते जिन वस्तुओं की आवश्य-कता है, वह तर्व से नहीं मिल सकती। मनु ने धर्म अर्थात् कतं व्य के सम्बन्ध में तर्द का उपदेश किया है और यह विज्ञान का मार्ग है; इस कारण इन दोनों में विरोध नहीं। जैसे इज्ज्ञांच और गृहस्थाश्रम में यज्ञोपवीत पहिनते हैं और संन्यास में उत्तारते हैं, परन्तु आश्रम-मेद के कारण से दो प्रकार के उपदेश में कोई विरोध नहीं।

मंत्र—जानाम्यः ॐ होवधिरित्यनित्यं नहाधुवैः प्राप्यते हि धुवं तत्। ततो मया नाचिकेताईचती-गिनरनित्यैर्द्रव्यैः प्राप्तवानासम् नित्यम् ॥१०।३६

शब्दार्थ—जानामि=जानता हूँ । श्रहम्=में। शेवधि=धनदौलत का। श्र नत्यम्=श्रानित्य के।। इति=यह। न=नहीं। हि=
निश्चय करके। श्रध्यवै:=ध्थिर न रहनेवाले धनादि से। प्राप्यते=
प्राप्त होता है। ध्रवम्=श्रचल श्रधीत् नित्य । तत्=
वह बहा। ततः=इस कारण बहा की श्रमिलाषा के। त्याग करना।
मया=मैंने। नचिकेतः=हे नचिकेता जिस श्राप्त का तुसको उपदेश
किया है। चितः=यज्ञ किया। श्राप्तः=श्राग्न द्वारा। श्रानित्यैः=स्थिर
न रहनेवाले। द्रब्यैः=द्रव्यों से श्रधीत् मन, इन्द्रिय और शरीर से।
प्राप्तवान्=मैंने प्राप्त किया। श्राप्ति=हूँ। नित्यम्=उस नित्य बहा के।

For Joney 133 see four pages

जानने को होतो है, प्रायः मनुष्य इस ब्रह्म-विद्या का पढ़ते और सुनते हैं, तो भी इसकी वास्तिवक दशा का भलो प्रकार नहीं जान सकते, क्योंकि जगत में नियम ही यह है। प्रथम तो रक्षों को दुकानें ही बहुत कम होती हैं, दूसरे इसके ब्राहक भी ब्रात कम होते हैं इस कारण लाखों करोड़ों दीनों का ता रक्षों के नाम तक भी नहीं मालूम और बहुत से मोल लेने की भी शिक्त नहीं रखते हैं। रब्न-परीचकों की दुकानें भी मिल जाती हैं, तो वह पहिचान नहीं सकते। ऐसे ही बहुत से लोग ब्रह्म-विद्या की इच्छा भी रखते हैं, ब्रह्म-विद्या के पास जाकर भी अलप-विद्या क कारण ब्रह्म-विद्या की पहिचान नहीं कर सकते। वास्तव में ब्रह्म-विद्या के कारण ब्रह्म-विद्या की पहिचान नहीं कर सकते। वास्तव में ब्रह्म-विद्या के जाननेवाले ब्राचार्य, जो इसका उपदेश करें, बहुत थोड़े मिलते हैं।

पूर्ण विद्वान मनुष्य इस विद्या के। प्राप्त कर सकता है। इस विद्या के। जानना सरल नहीं है; क्योंकि जब तक ब्रह्म श्रोत्रिय अर्थात् ब्रह्म-विद्या के। जाननेवाला और ब्रह्मनिष्ठ अर्थात् परमारमा का पूर्ण विश्वासी आचार्य उपदेश करनेवाला न मिले, तो इसका कोई जान नहीं सकता। आचार्य की खोज महा कठिन हं; क्योंकि जो ब्रह्म-विद्या को जानते हैं, वह कहते नहीं और जो कहते हैं, वह जानते नहीं; अतएव इसका पता लगना कठिन है। जो कहे कि मैं ब्रह्म-विद्या को जानता हूँ, वह वास्तव में जानता नहीं, इसलिय इससे शिका पाना व्यर्थ है और जो जानते का प्रण न करे, हम किस प्रकार समक्त सकते हैं कि वह जानता है, इससे शिका लोनो चाहिय; क्योंकि ब्रह्म-विद्या के पढ़ने और पढ़ानेवाले दोनों ही कठिनता से टिष्ट पड़ते हैं।

्यमानाय ने इस कथन से यह प्रकट किया है कि नचि-केता तू बड़ा ही बुद्धिमान है, जो ब्रह्म-विद्या को सीखना चाहता है। मंत्र—न नरेणावरेण प्रोक्त एष सुविज्ञयो बहुधा चिन्त्यमानः। अनन्यप्रोक्तेगतिरत्रनास्त्य-णीयान् ह्यतर्वयमणुष्रमाणात्.॥ = । ३७॥

शब्दार्थ न=नहीं। नरेग=मनुष्य द्वारा। अवरेग=जा उस मार्ग तक न पहुँचा हो। प्रोक्तः=बताते हैं। एषः=यह ब्रह्म-विद्या। सुविज्ञेयः=सरलता से जाना जा सकता है। बहुधा=बहु प्रकार के मनुष्य। चित्यमानः=विचारने से। अनन्य प्रोक्ते=अन्य के बताये जिना अर्थात जो आचार्य अपनो उपमा न रखता हो, उसके उपदेश के बिना। गितः=जान लेना। अत्र=इस आत्मा के अन्दर या ब्रह्म-विद्या में। नास्ति=नहीं है। अग्रीयान्= क्योंकि वह बहुत ही सूदम है। हि=निश्चय करके। अतक्र्यम्= जिलमें युक्तियों का पूर्ण प्रवेश नहीं है। अग्रुप्रमाग्रात्=सबसे सूदम होने के कारग्र।

शर्थ - यमाचार्य कहते हैं - हे नचिकेता ! यह ब्रह्म ज्ञान उन मनुष्यों के उपदेश, जो परमार्थ ज्ञान से शून्य हैं, जिनको प्राकृतिक पदार्थ-विद्या का ही ज्ञान है, ज्ञानने योग्य नहीं। यद्यपि योगो लोग और संसार के भिक्त मार्ग वाले इसको बहु प्रकार से विचार करते हैं। तथापि उनकी शिचा से इस ब्रह्म-विद्या का ज्ञानना सरल नहीं। श्रितिरक ब्रह्म-श्रोत्रिय अर्थात् वेदों के श्रितिरक विद्वान् और ब्रह्मांनष्ठ ईश्वर के विश्वासी श्राचार्य के श्रीर प्रकार इस विद्या में गित अर्थात् प्रवेश नहीं हो सकता और न अपने श्राप विना अन्य के उपदेश के उसका कोई ज्ञान सकता है। श्राशय यह है कि न तो श्रव्यविद्यावाले गुरु से इसका ज्ञान हो सकता है और न बिना गुरु के ब्रह्म विद्या भी ज्ञान सकते हैं; क्योंकि ब्रह्म के सूच्म होने से ब्रह्म-विद्या भी सूद्म है श्रीर इसमें तर्क को पूरा पूरा दखल नहीं; क्योंकि तर्क

For poge 131 See two pages

स्वभाव एखनेवाला धीर पुरुष विद्वान्। हर्षश कौ=हषे श्रीर शोक को । जहाति=स्याग देता है श्रर्थात् उसे लाभ हानि ही नहीं मालूम होती, जिससे हर्ष शोक प्राप्त हो।

अर्थे—जिस परमात्मा को, यह लोग उसकी प्रशंसा सुन-कर भी नहीं जान सकते, उस कठिनता से देखने योग्य परमारमा के जानने से स्वाभाविक ध्यानैत्राला विद्वान जगत् के राग-द्वेष श्रीर शोक से युक्त है। जाता है। वह परमात्मा कहीं दूर नहीं ; किन्तु इन्द्रियों की शक्ति से परे होने के कारण छिपा हुआ है। जैसे आँख से सुरमा कहीं दूर नहीं होता ; परन्तु बहुत ही पास होने से हिंड नहीं आता। ऐसे ही जीवारमा जा शरीर में प्रवेश कर रहा है, वह उस जीवारमा के भी अन्दर मौजूद है। केवल बुद्धि अर्थात मन के भीतर ही उसका प्रतिबिम्ब कायम हा सकता है अथवा ज्ञान स ही देख सकते हैं ; क्योंकि वह ऐसे स्थान पर भी है ; जहाँ पर पहुँचना अथ्यन्त कठिन है। यदापि वह सदैव से सबमें व्यापक है, परन्तु ता भी उसकी कठिनता से जान सकते हैं। केवल वह लोग, जो मन के शुद्ध और स्थिर करके उसके प्रतिबिन्न की देख सकते हैं अर्थात् मन के एकाम होने से इसके आनन्द का जानने से उसे जान सकते हैं।

प्रश्न-क्या भक्तों का परमात्मा का दर्शन नहीं होता ?

उत्तर—जो ज्ञान उत्पन्न करके मन की निष्काम कर्म से शुद्ध कर ले अभ्यास और वैराग्य के द्वारा मन की स्थिर करे और अहंकार के परदे की दूर कर सके, वही परमात्मा की जान सकता है। बिना ज्ञान की भक्ति के उसका जानना असम्भव है।

प्रश्न-इस समय बहुत से मनुष्य कहते हैं कि अमुक मनुष्य परमेश्वर के पास गया और उससे अकाल पुरुष ने यह कहा; जिससे साक मालूम होता है कि वह किसो एक स्थान पर रहता है और भक्तों से बातें भी करता है

उत्तर — जो कोई उस के पास जाता है। अपने भीतर ही जाता है। दूसरे स्थान पर जाकर देखना असम्भव है। हाँ, किसी महास्मा ने स्वप्त देखा हो। तो सम्भव है और स्वप्त में या भंग को तरंग में बातें भी की हों, वास्तव में नहीं।

मंत्र-एतच्छुत्वा सम्पारिगृह्य मर्त्यः प्रवृह्य धर्म्यमणुमेतमाप्य । स मोदतेमोदनीयंथिहि लब्ध्वा विवृत्यं सद्म नचिकेतसम्मन्य ॥ १३ । ४२ ॥

शब्दार्थ — एतत्=उपरोक्त परमात्मा या ब्रह्म-विद्या को। श्रुत्वा=सुनकर या त्राचार्य से पढ़कर। सम्परिगृह्य=ठोक-ठोक जानकर। मत्यः=मरण धर्मवाला मनुष्य। प्रवृह्य=त्रात्मिक बल की उन्नति करके। धन्यम्=त्रपने धर्म से। त्र्राण्य=मोत्त । एतम्= उस परमात्मा को। त्राप्य=प्राप्त होकर। सः=वह। मोदते=खुश होता है। मोदतीयं=त्रानन्द स्वरूप परमात्मा के। लब्ध्वा= प्राप्त करके। विवृत्=साक। सद्याः=जल्दो। नचिकेतः=हे नचिकेता। सम्मन्ये=मानता हूँ।

अर्थ - उपर्युक्त परमात्मा या ब्रह्म विद्या को आचार्य से पढ़-कर और सब प्रकार जानकर, मरण धर्मवाला मनुष्य आत्मिक बल को उन्नति करके, अपने धर्म के थे। य मोचक्रपो उस परमात्मा का प्राप्त होकर वह खुश होता है। हे नचिकेता, आनन्द स्वरूप उस परमात्मा को पाकर प्रत्यच जल्दो ही होता है, यह मैं मानता हूँ।

मंत्र-अन्यत्र धर्मादन्यत्राऽधर्मादन्यत्रारमान

अथ — यमाचार ने कहा — है निवकता ! मैं इस संसार में जो धन ऐरवर्य और प्रभु व है, उसकी अनित्य अर्थात् स्थिर न रहनेवाला जानता हूँ और यह भी जानता हूँ कि इस धनादि से जो स्थिर रहनेवाला नित्य ब्रह्म है, वह प्राप्त नहीं हो सकता। इस कारण से हे निवकता, जिस अग्निहोत्र या यज्ञ का मैंने तुमको उपदेश किया है, निष्काम मैंने इस यज्ञ के। कहा है, जिससे मैं अनित्य द्रव्य अर्थान् मन, इन्द्रिय और शरीर के द्वारा प्राप्त हुआ हूँ। उस नित्य ब्रह्म का आश्य यह है कि यदि कोई धनादि से परमात्मा का प्राप्त करने की केशिश करता है, तो वह प्राप्त नहीं कर सकता; परन्तु यदि वह निष्काम परोपकार कप यज्ञ में उस धन वैभव के। लगावे, तो उसके अन्तः करण शुद्ध हो जाने से इन्द्रियां वश में आ जावेंगी और इन्द्रियों के आधीन होने से वह शुद्ध ब्रह्म जाना जा सकता है। इस कारण है निचकता! मैंने इन अनित्य पदार्थों के त्याग से उस नित्य ब्रह्म की प्राप्त कर लिया है।

मंत्र-कामस्याप्तिं जगतः प्रतिष्ठां क्रतोरनन्त्य-मभयस्य पारम् । स्तोममहदुरुगायं प्रतिष्ठां दृष्ट्रवा घृत्या घरि। नचिकतो ऽत्यस्राक्षीः ॥ ११। ४०॥

शब्दार्थ — कामस्य=इच्छानुकूल भोग के । आर्षित=प्राप्त होने को । जगतः=प्राणिमात्र को । प्रतिष्ठाम्=सम्पूर्ण जगत् स्त्री पुरुष के फल से ही उत्पन्न होता है । क्रतोः=अश्वमधादि यज्ञ की । अनन्त्यम्=जिसका अन्त न हो, अखंड । अभयस्य= अभय अर्थात् स्वतंत्रता की । पारम्=सीमा, जहाँ कुछ भी भय न हो । स्तोममहत्=जसकी प्रशंसा सब मनुष्य करते हों। दुरुगायं=जिसकी प्रशंसा बहुत से लोग करते हों। प्रतिष्ठाम्= इस प्रतिष्ठा को । दृष्ट्वा=देखकर । धृत्या=धर्य से । धीराः= ध्यान करनेवाले । नचिकेताः हे नचिकेता तूने । श्रास्यस्राचीः = स्थाग कर दिया है । किस्स के सम्बद्धा कर दिया है ।

श्रथ— हे निवकेता ! यद्यपि जगत् क्षी पुरुष के फल से ही उत्पन्न हुआ है और स्थिर है, तो भा तेरे अन्तःकरण में उसकी इच्छा नहीं। यद्यपि यज्ञ अग्निहोत्र से लेकर अश्वमध्य तक अन्तत् और आखंड हैं ; यद्यपि निर्भयता और स्वतंत्रता की सीमा तक पहुँच सकता है ; यद्यपि जगत् में सर्व साधारण लोग प्रशंसा करते हैं, यद्यपि किव लोग जिसको प्रशंसा की किवता करते हैं, यह भी उत्तम हैं ; परन्तु हे निचकेता, तूने इन सबको तुच्छ सममकर ध्यान के द्वारा मूल तत्व को मालूम करके धैय्य से त्याग किया है जिससे तेरे ज्ञान की प्रशंसा करनी पड़ती है। क्या इस कथा को देखकर भी कोई कह सकता है कि भारत के मनुष्य अस्थ्य थे ?

मंत्र-तं दुदर्शं गूडमनुप्रविष्टं गुहाहितं गह्नरेष्टं पुराणम् । अध्यारमयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्षशोको जहाति॥ १२। ४१॥

शब्दार्थ — तम् जो बहुत सुननेवालों को भी कठिनता से सिलता है, उस परमात्मा को। दुर्द्शम् = जो महा कठिनाई से देखा जा सकता है। गृढ़म् = जो इन्द्रियों की शक्ति से बाहर होने के कारण छिपा हुआ है। अनुप्रविष्टम् = जो शरीर के भीतर रहनेवाले जीव के भी भीतर प्रवेश कर रहा है। गुहाहितं = जो सेघा बुद्धि के भीतर स्थिर है। गहुरेष्ठम् = जे। ऐसे स्थान पर रहता है, जहाँ पहुँचना दुस्तर है। पुराणम् = जो अनादि काल से है। अध्यात्म येगगत् = बाहर की इन्द्रियों का रोक कर चित्त के। एक जगह एकत्र करने से। अधिगमेन = जो जान जाता है ऐसे। देवम् प्रकाश स्वरूप को। मत्वा = जानकर। धीर = ध्यान करने का

करते हुए वेदों की शिचा पाते हैं; जिससे वह वाधा खाँधे की जिसके कारण से अपने में व्यापक परमात्मा की भी जान नहीं सकते, जिस प्रकार दर्पण से ही आँख और आँख का खंजन हिष्ट पड़ता है, इसी प्रकार मनक्षी दपण से ही जीवात्मा का ज्ञान है। बिना मन के शुद्ध हुए उसके देख नहीं सकते, परंतु खाँधेरी रात में कुछ हिष्ट नहीं खाता; इस कारण चाहे खाँख का खंजन दीखता है। या आँख से किसी दूसरी वस्तु के। प्रकाश की दशा की खावश्यकता होती है।

इसी प्रकार बहा-ज्ञान के वास्ते जिस प्रकार की आवश्य कता है वह वेद-विद्या है; जिसके यथावत प्राप्त करने का साधन बहावर्याश्रम है। बिना ब्रह्मचर्याश्रम के वह ज्ञान प्राप्त नहीं हो सकता। अतः जिस पद अर्थात् शब्द के ज्ञानने के वास्ते उपर्युक्त साधन किये जाते हैं, उस साधन को संतेष से तुसे बताता हूँ। वह पद केवल ओ:म् है अर्थात् आकार से व्यापक होने का, उकार से प्रकाशक होने का प्रमाण और मकार से बुद्धिमत्ता और प्रकाश स्वरूप तथा इसके अतिरिक्त अन्य सब कामों का पता ओरम् से लग जाता है। अधिक व्याख्या माएडूक्य में देखा।

मंत्र-एतद्ध चेवाक्षरं ब्रह्म एलद्ध चेवाक्षरं परम। एतद्ध चेवाक्षरं ज्ञात्वा योयदिच्छति तस्य तत्।। १६। ४५॥

शब्दार्थ — एतद्=यह अकार, उकार, मकार से बना हुआ जो अच्चर । हि=निश्चय करके । एव=ही । अच्चरम्=नाश रहित । ब्रह्म=सबमें व्यापक । एतद्=यही । एव=ही । अच्चरम्=नाश रहित । परम=नियत मार्ग अथवा मोच का ज्ञान है । एतद्=इस । एव= ही । अच्चरम=ओ३म्को। ज्ञास्वा=जानकर। यः=जे। मनुष्य । यत्= जा बस्तु । इच्छति=इच्छा रखता हो । तस्य=उसके। तत्=वह बस्तु मिल जाती है अस्प्रम क्षाम्य में हिल्ल की प्राप्त क्षित्री

अध्यान्यमाचार्य उपदेश करते हैं कि हे नचिकेता ! आश्रम अत्तर है। यहो सबसे बड़ा और नाश-रहित ब्रह्म है और वही मनुष्य जीवन का नियत मार्ग या सबसे बढ़ हर जानने याग्य पदार्थ और ज्ञान की अंतिम सीमा है। सारे साधन इसके ज्ञान के लिये ही आवश्यकीय हैं। जिस प्रकार मार्ग की कुल सामग्री नियत स्थान पर पहुँचने के लिये होती है; ऐसे हो शरीर, इन्द्रिय, मन आदि सब पदार्थ ओश्म का जानने के लिये ही हैं। जिस प्रकार समस्त रसोई को सामग्री का आशय केवल पेट भरनः ही होता है, इसी प्रकार सम्पूर्ण साधनों की प्रति केवल परमात्मा के जानने के लिये है और जो मनुष्य उस अन्तर को जान जाता है अर्थात् जिसका परमात्मा का ज्ञान हो जाता है; उसको जो कुछ इच्छा होती है, वह सब पूर्ण हो जाती हैं। प्रथम तो ओश्म् को जानने के पश्चात् किसी इच्छा का होना ही कठिन है, क्योंकि नियत मार्ग पर पहुँचने से प्रथम मार्ग की सामग्री हिंदगाचर होती है, कोई ऐसा नहीं होता, जिसकी इच्छा शेष है. उसी आंश्म् को आदि जगत् से मनुष्य सबसे उत्तम नाम कहते चले त्राये हैं। इस नाम के ज्ञान से हर प्रकार का कब्ट स्वयं दूर हो जाता है। सम्पूर्ण सुखों का श्रोत यही मुख्य नाम है। जो लीग श्रो३म् के उपासक हैं, उनके। हर्ष, शोक भयादि से कोई संबंध ही नहीं। जिस स्थान में सूर्य का प्रकाश हो, वहाँ किसी प्रकार का अधकार हो ही नहीं सकता। ऐसे ही जिस किसीने आः म् का जान लिया है। उसका अविद्या है। नहीं सकती। जहाँ अविद्या नहीं है. वहाँ दुख किस प्रकार हो सकता है; क्यों कि अविद्या से राग-द्वेष में प्रवृत्ति होती है. प्रवृत्ति अर्थात् बुरे-भले कामों के करने से पाप-पुराय होते हैं और पाप-पुराय से

## त्कृताऽकृतात् । अन्यत्र भूताच भव्याच यत्त-

शब्दार्थ — अन्यत्र=पृथक्। धर्मात्=धर्म से। अन्यत्र=पृथक्। अधर्मात्=इस प्रत्यत्त से। अन्यत्र=पृथक्। अस्मात्=इस प्रत्यत्त से। कृताऽकृतात्=कारं और कारणवाले संसार से। अन्यत्र=पृथक्। भृतात्=भूतकाल से। भव्यात्=आनेवाले से। यत्=जे।। तत्= उसके।। पश्यसि=देखता है। तन्=उसके।। वद्=किहेंगे।

अर्थ - हे आचार्य ! जिसका धर्म अर्थात जे कुछ कर्ने यास्य काम हैं और अधर्म, जा कुछ करने यास्य नहीं हैं, इनसे पृथक् आप जानते हैं और जा कुछ इस प्रत्यच् जगत में जिसका कार्य और कारण के सम्बन्ध से देखते हैं, प्रत्येक कार्य अर्थात् अस्येक पदार्थ का कोई न कोई कार्य मालूम होता है और कारण के गुणों के अनुकूल ही कार्य में गुण पाये जाते हैं, जा इस कार्या कार्य के सम्बन्ध से पृथक है, जी बीत गया उस शब्द से जिस काल का और आनेवाला है, इस शब्द से जा तीन काल होते हैं, इन तीन कालों से जा पृथक है, क्येंकि काल का सम्बन्ध अनिस्य वस्तु से होता है। अतः जो निस्य पदार्थ हैं, जिनमें किसी प्रकार का विकार या परिणाम नहीं होता, जिनका त्र्याप इन गुर्गों से युक्त गुर्गी जानते हैं, उनके। मुक्ते बतानें। वेद की श्रति से प्रकट है कि परमात्मा किसी वस्तु का प्राकृतिक कारण नहीं हो सकता, क्योंकि उस दशा में उसकी गणना कारण में हाती है, अतः इस कारण से पृथक वताकर सिद्ध कर दिया कि परमारमा जगत का प्राकृत कारण नहीं छौर उससे यह भी प्रकट है कि परमात्मा का जानकर ही शान्ति है। सकती है। यदि जगत का प्राकृतिक कारण आनन्द स्वरूप परमात्मा होता, ते। जगत में आनन्द मिल सकता, परन्त जगत का प्राकृत कारण परमात्मा नहीं, अतः उससे आनन्द भो नहीं मिल सकता। अतः जा इस जगत से पृथक है, उसको खाज आनन्द के इच्छुकों का अवश्य है। अब यमाचार्य उपःश करते हैं।

मंत्र-सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति तपार्थिति सर्वाणि च यद्दंति। यदिच्छंतो ब्रह्मचर्ये चरंति तत्तेपद्थं नंयदेण ब्रदीस्योमत्येतत्॥१५।४४॥

शब्दार्थ - सर्वे वेदाः=ऋक्, यजु, साम और अथर्व चारों वेद। यत्=जिस। पदम्=त्रह्म के प्रकाश करने वाले शब्द के।। अमनन्त=वार-वार कहते हैं। तपांसि=तप। सर्वाणि=हर प्रकार के यम-नियम आदि। च=और। यत्=जिसके।। वदति=कहते हैं। यत्=जिसके।। वदति=कहते हैं। यत्=जिसके।। इच्छन्तः=इच्छा रखते हुए। ब्रह्मचर्य=त्रत के।। चरन्त=अमल में लाते हैं। तत्=इस। ते=तेरे मिलने याग्य। पदम्=शब्द के। अथात् ब्रह्म के नाम के।। संब्रहेण=संचेप से। ब्रवीमि=कहता हूँ। ओक्म्=ओक्म्। इति एतत्=यह परमात्मा का सबसे उत्तम नाम है।

र्यथ — यमाचार्य कहते हैं — हे नचिकेता! जिस शब्द की सब वेद परमात्मा की प्राप्ति के लिये साधन बताने के लिये बार- बार कहते हैं, जिसके प्राप्त करने के लिये वेदों ने हर प्रकार के तप और साधन बताये हैं अर्थात पहले पढ़ने में जितना कष्ट होता है किर अन्तःकरण की शुद्धि के लिये अनेकों प्रकार के अत करने में और यह आदि को सामग्री के एकत्रित करने और निष्काम परीपकार करके अन्तःकरण का ठीक करके इसके। एक ओर लगाने के लिये अभ्यास और वैराग्य के साधनों के। ठीक करने में जिस प्रकार के तप बताये हैं, जिसकी इच्छा करते हुए ब्रह्मचर्याश्रम धारण किया जाता है अर्थात समस्त इन्द्रियों के। रोककर ब्रह्म अर्थात वेद के नियम को पूरी-पूरी आज्ञा पालन

श्रर्थात् मृत्यु श्रौर उत्पत्ति शरीर के लिये हैं। इसमें रहनेवाले जीव श्रौर ब्रह्म शरीर के नाश होने से नाश नहीं होते श्रौर उत्पत्ति से उत्पन्न नहीं होते।

प्रश्न — जबिक जीव श्रीर ब्रह्म शरीर में रहते हैं, तब उनका शरीर से संयोग क्यों न स्वीकार किया जावे श्रीर जीव शरीर को छोड़ता भी है, इस कारण उसमें वियोग क्यों न स्वीकार किया जावे।

उत्तर—संयोग गुण कर्म के स्वभाव से उरपन्न होता है, त्रहा स्वतन्त्र है, उस पर कर्म का प्रभाव हो नहीं सकता अर्थात ब्रह्म में गुण मानना ठीक नहीं दूसरे जीव भी कर्म करने में स्वतन्त्र है, उसमें भी संयोग तथा वियोग का मानना उचित नहीं। अर्थात संयोग और वियोग उपादान कारण में ही कर्ता के कर्म प्रभाव से होते हैं; क्योंकि ब्रह्म और जीव उपादान कारण नहीं, इस कारण उनमें संयोग और वियोग के न होने से छा विकार नहीं अर्थात् यह विकार शरीर में ही हो सकते हैं। ब्रह्म और जीव विकारों से पृथक् एक रस है और जब तक इनसे पृथक् कोई उपादान कारण न हो जिस पर इनके कर्म का प्रभाव हो, तब तक शरीर पैदा ही नहीं हो सकता।

प्रश्न सब मत वाले यह मानते हैं कि दुनिया में ईश्वर ही उपादान कारण है, अन्य कोई वस्तु उपादान कारण नहीं है, फिर दुनिया की उत्पत्ति ईश्वर के बिना किससे हो सकती है।

उत्तर- परमेश्वर सबका कारण है; क्योंकि कर्ता के कार्य से ज्ञान स्वरूप परमात्मा का बोध होता है। परमाणुमय प्रकृति है और स्वरूपहीन दीन जीवात्मा है। परमेश्वर ज्ञान स्वरूप है; क्योंकि यह नियम है। विशेषण से विशेष्य की उत्पत्ति नहीं होती और न विशेष्य से विशेषण की अर्थान् ज्ञान स्वरूप परमात्मा विशेष्य नहीं हो सकता। सब अनादि हैं और शेष सब गुण हैं। ईश्वर का गुण ज्ञानसय है। किसीने उसको बाला बतलाया है। अगर वह संसार का उपादान कारण है, तो किसी दशा में संयोग और वियोग के प्रभाव से पैदा नहीं हो सकता। संयोग और वियोग का प्रभाव स्वतंत्र पर नहीं होता और परतंत्र पर होता है अर्थात उपादान कारण होने के लिये उसकी परतंत्र होना आवश्यकीय है और कर्ता के कमें के लिये स्वतंत्र होना आवश्यकीय है। यह दोनों परस्पर में विपरीत हैं, जिनका मिश्रित होना असम्भव है। अगर कहा कि उसको विकृत मानकर किसी अंश में ले लेंगे जैसे कि आत्मा कर्म करने में स्वतंत्र, फल भोगने में परतंत्र हैं। लेकिन परमात्मा की दशा सम्भव नहीं। इस कारण परमात्मा एक रस है।

मंत्र-हन्ता चेन्मन्यते हन्तुं हतश्चेन्म-न्यतेहतम्। उभाती न विजानीता नायं हन्ति न हन्यते॥ १७॥ ४८॥

शब्दार्थ — हन्ता=सारनेवाला । चेत=यदि हो । मन्यते=मानता है । हन्तुम=में आत्मा की मार सकता हूँ । हतः=मरा हुआ। चेद= यदि हो । मन्यते=मानता है । हतम्=मरा हुआ। उभौ=दोनों अर्थात सरने और मारने वाले, जाननेवाले । तौ=वह दोनों आत्मा । न=नहीं । विज्ञानीतः=जानते हैं । न=नहीं । हन्यते=मरते हैं । परमात्मा । हन्ति=मारने में । न=नहीं । हन्यते=मरते हैं ।

श्रथं जब कोड मनुष्य जगत में मरता है, तो लोग कहते हैं कि इसको परमेश्वर ने मार दिया; श्रमुक मनुष्य ने मारा। यह विचार श्रज्ञानी मनुष्यों का है; क्यों कि ईश्वर न तो श्रपनी इच्छा से कोई काम करता है कि उसको मारनेवाला कहा जावे। वह तो स्वभाव से करता है। श्रतः उसका प्रभाव कर्मों के अनुकूल पड़ता है। जिसके जैसे कर्म हैं, उस पर ईश्वर जनम सरण होते हैं, जिससे दुख होता है। जहाँ अविद्या नहीं, वहाँ राग-द्वेष हो हो नहीं सकता। जहाँ राग-द्वष नहीं, वहाँ दुख किसी प्रकार उत्पन्न नहीं होते। अतः एक ओ३म् के स्वरूप का जान लेना ही सम्पूर्ण क्लेशों से मुक्त हो जाना है।

मंत्र-एतदालम्बन छं श्रेष्ठमेतादलम्बनं परम्। एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मछोके महीयते॥ १७। ४६॥

शब्दार्थ — एतद्= आं म् की उपासनाही। आलम्बनं=साधन।
श्रेष्ठं=सर्वोत्तम साधन। एतद्=यहो। आलम्बनं=साधन। परम्=सर्व से अन्तिम परमात्मा की प्राप्ति के लिये हैं। एतद्=इस। आलम्बनं= साधन के। इत्या=ज्ञान के अनुकृत कर्म करके। ब्रह्म-लोके= ब्रह्म के दर्शन की। महीयते=महिमा के। प्राप्त होता है अर्थात् ब्रह्मानंद के। प्राप्त करता है।

शर्थ — श्रोश्म् की उपासना सर्व श्रेष्ठ मुक्ति का साधन है, श्रीर साधन में वह सब श्रोश्म् की उपासना के योग्य बनने के वाग्ते ज्ञान की श्रावश्यकता है; परन्तु इसिलये कि उपासना के योग्य बन जावें श्रावश्यकता है; परन्तु इसिलये कि उपासना के योग्य बन जावें श्रावश्यकता है। इसिलये हालनेवाली है दूर हो जावे, कर्म की श्रावश्यकता है। इसिलये हमारा मन जो मैला है, लग नहीं सकता। इसमें लगाने के लिये शुद्ध मन को जरूरत है श्रीर बिना निष्काम कर्म के मन शुद्ध हो नहीं सकता श्रीर विना मन की बुद्धि के श्रीश्म् की उपासना सम्भव हो नहीं। श्रद्धा जितने साधन हैं, वह सब इससे पहले ही होते हैं। ब्रह्म के जानने के लिये यह सबसे श्रावम साधन है। जिसने इस साधन का जान लिया है वह ब्रह्मलोक के सुख श्रावीन इह्म दर्शन के श्रावन्द का प्राप्त होता है।

मंत्र-न जायते मियते वा विपरिचन्नायं कुत-

### दिचन बभूव कि इचत। अजो नित्यः शादवतोऽ यम्पुराणो न हन्यते हन्यमाने शरिरे ॥१८।४८॥

शब्दार्थ—न=नहीं। जायते=उत्पन्न होना। म्रियते=मरना।
विपिश्चत्=ज्ञान स्वरूप परमातमा। न=नहीं। अयं=सर्वज्ञ परमात्मा। कुतश्चित्=िकसी कारण। वभूव=पैदा हुआ है अर्थात्
उसका कोई कारण नहीं, क्योंकि यह नित्य है। कश्चित्=कोई उसके
संतान बेटा आदि भी नहीं। अजः=अजन्मा। नित्यः=नित्य।
शाश्वतः=अनादि है। अयम्=यह परमात्मा। पुराणः=सनातन;
किन्तु एक रूप है। न=नहीं। हन्यते=नाश होता है। हन्यमानः=
नाश होने से। शरीरे=शरीर के।

श्रर्थ - यमाचार्य कहते हैं कि हे निकिता ! यह जीवात्मा श्रीर परमात्मा न तो उत्पन्न होते हैं श्रीर न मरते हैं ; क्योंकि ज्ञान स्वरूप परमात्मा श्रीर चेतन जीवात्मा मिश्रित नहीं, इसकि हिन्दे हनका के ई कारण नहीं, जिससे इनकी उत्पत्ति स्वीकार की जावे श्रीर न यही कि किसीकी हालत से बनी है, जो इनसे उत्पन्न हो।

उपादान कारण — यह दोनों उत्पत्ति से पृथक हैं और नित्य हैं। एक राजा है, दूसरा उसकी प्रजा है और सर्वदा एक रहते हैं। छा विकार अर्थात् उत्पन्न होना, बढ़ना, एक सामा तक बढ़-कर रुक जाना, रूप बदलना, घटना और नाश हो जाना, इनसे यह दोनों पृथक् हैं; क्योंकि यह विकार मिश्रित हैं और दुनिया में पाये जाते हैं।

जो कुछ उत्पन्न होता है, वह कर्म अर्थात् काम करने से उत्पन्न होता है। काम करने से दो गुण उत्पन्न होते हैं, एक संयोग दूसरे वियोग। यह दो गुण मिश्रित में रहते हैं, दो अगुर्ज्ञों के मिलने से संयोग उत्पन्न होता है। एक अगु में संयोग हो है के न्याय का प्रभाव ऐसा हो पड़ता है अर्थात जिसके कर्म मरने के हैं, वह इश्वर के न्याय-नियम से मरता है। और जिसके कर्म मौत के ये। या नहीं, वह नहीं मरता। इस कारण इश्वर के। मारनेवाला कहना अज्ञानता है। जो को किसोकी मारने की शास नहीं, यतः जीव और वंदा के। मारनेवाला समस्तवः भूल है। आश्मा के। मरने और मारनेवाला समस्तवः देनों अज्ञानो है। न तो आस्मा मरता है और न किसीका मारता है। जीवारमा और परमारमा देनों के। वंताकर अब अकेले परमारमा के। वताते हैं।

शब्दार्थ — अणोः=सूद्रम । अणोयान्=सूद्रम । महतः=बड़ां से
भो। महीयान=बड़ा। आस्मा=बह व्यापक परमेश्वर। अस्य=इस।
जन्ताः=इस प्राणो जीव के। निहितः=नियत है। गुहायाम्=बुद्धि
में। तम्=उसके। अकतुः=इच्छा से कम न करनेवाला। पश्यात=
जो जानता है अर्थान् जिसके। यह विद्या है कि परमास्मा अपनी
इच्छा से काम नहीं करता। वीतशोकः=बह शोक से प्रथक् जीव
के। मालूम होता है। धातुः प्रसादान्=सन् असन् के धारण
करनेवाली बुद्धि। महिमानम्=महत्ता के।। आस्मनः=आस्मा की।

श्रर्थ—वह परमारमा सुदम से भी सूदम है। श्रतः यह नियम है कि सूदम के भीतर स्थूल के गुण नहीं जा सकते श्रीर स्थूल के भीतर सूदम के गुण श्रा सकत है। श्रतः सबसे सूदम होने के कारण परमारमा में किसीका गुण नहीं जा सकता। बह सबमें व्यापक है। महान से भी महान होने के कारण सब उसके भीतर हैं। श्रातः के ई उसके राज्य से बाहर भी भागकर नहीं जा सकता। वह प्रत्येक मनुष्य के मन के भीतर उसके संकल्प को देख रहा है। मनुष्य सममता है कि छिपकर पाप करता हूँ परन्तु देख देनेवाला उसके भीतर ज्यापक होने से देख रहा है। उससे हमारा के ई कर गुप्त नहीं रह सकता; जिससे भूठे साची या वक्षीलों के कारण हम जिसकी सजा से बच सके। वह श्रापनी इच्छा है किसीकी सुखा दुःख नहीं देता, क्योंक वह न्यायकारी श्रीर द्याल है। उसका न्याय प्रत्येक के लिये एक समान है। वह बिना कारण किसीको मित्र, श्राप्त नहीं जानता न उसके राज्य में किसी प्रकार का श्रान्याय ही सकता है। वह स्वभाव से ही कमों का फल देता है।

सकता है। वह स्वभाव से ही कमों का फल देता है।
जो मनुष्य संसार की चिताओं से स्वतंत्र होकर मन को
शुद्ध कर लेत हैं, वही उसको मेधा बुद्धि के कारण देख सकते
हैं। जिनकी बुद्धि में किसी प्रकार का दोष है या जिनका भन
ससार की चिन्ताओं में लिप्त हो रहा है, उनको इसका, ज्ञान
नहीं हो सकता।

नहीं हो सकता।
प्रश्न श्रृति ने ते। श्रुगु से भी श्रुगु श्रश्मित छोटे से भी छोटा बताया है, तुमने इसका श्र्य सूदम से सूदम क्यों किया? उत्तर—श्रुति का श्र्य यहाँ श्रुगु से सूदम का ही है, क्योंकि जो सबसे छाटा है, वह बड़ों से बड़ा नहीं हो सकदा। श्रुतः यहाँ भी श्रथं सत्य है कि वह छोटों से छोटा नहीं, किन्तु सूदम से सूदम है।

प्रश्न अति ने ते। वताया है कि कोई उसका करना, होना नहीं मानता, तुम इच्छा से करना होना अथे करते हो।

उत्तर श्रुति का अर्थ ते। इच्छुक के शतिकूल है ; क्येंकि दूसरी श्रुति ने उसमें स्वाभाविक करना स्वीकार किया है । यदि यहाँ करने का विरोध किया जावे ; तो सस्य नहीं ; झयेंकि परमात्मा का लहाण जगत् प्रदाकरने स्थिर रखने और नाश करने बाला स्वीकार किया गया है। कि निक्र हम्मार

कं मात्रश्न के मन के शिख्या करने के लिये जात् की चिन्ता से स्वतन्त्रता का क्या त्यावश्यकता है शिक्षका कि प्रवाह प्रमुख

उत्तर — जोवास्मा काम करने में स्वतन्त्र श्रीर भोगने में परतन्त्र है। जो मनुष्य इस बात का समक जाते हैं वह भोग के लिये पुरुषार्थ नहीं करते, किन्तु मर्वदा करने में लगे रहते हैं। यदि भोग की चिन्ता है, तो ससार का उपकार नहीं हो सकता। श्रातः संसार के उपकार के लिये भोग की चिन्ता से मुक रहना जरूरो है। दूसरे भोग का चिन्ता करना श्रावशा है। जहां श्रविद्या है, वहां विद्या नहीं श्रा सकतो, जैस। कि कहा है।

स्त्र-आयोगे दूरं वजित्यायानी याति सर्वतः। कस्तं मदामदं देव मदन्योज्ञातुमहिति॥ २१। ५०॥ कि नामगेष्ट हे लागाम

शब्दार्थ--- आसीनः= स्थिर होने पर भी । तूरम्=बहुत दूर।
अजित=जहाँ कोई जावे वहाँ आगे हो उपस्थि। पाया जाता है।
शयानः व स्वकावस्था में तमागुण के पग्दा से ढँप जाता है।
याति=मन के काम करन से मन में उहरा हुआ भी काम करता
हुआ मालूम हात है। सवेत:=सब जगह पर जाता हुआ।
कः=कीन । तम्=उसको । मदामदम्=अपने आर्तन्द से पूर्ण,
विषयों के भोग से पृथक्। देवम्=प्रकाश स्वरूप को। मदन्य:=
मेरे सिवाय जातुमहित=जान सकता है।

मुश्रे आब यमानार्थ निविकेता के आन्तः करण में श्रद्धा स्थापित करने के लिये, जिससे उनकी शिक्षा से वह लाभ इठा सके, कहते हैं — हे निविकेता ! वह परमात्मा गति से प्रथक है, क्योंक वह बस्तु गति कर सकती है, जिसकी उपस्थिति से कोई स्थान खाली हो। परमारमा पहले ही से सर्वव्यापी है, अतएव कहाँ गित करे, तो भी इतना बड़ा है कि कहीं चले जाओ, वह पहले ही से मौजूद होगा और जिसके नियम के भीतर स्वप्न की अवस्था में तमोगुण से परदा में आने के कारण, वह जीवारमा शरीर के भीतर रहता हुआ, सब जगह जाता हुआ मालूम होता है, जो अपने आनन्द से परिपूर्ण है; परन्तु संसार के विषयों को नहीं भोगता; सुतराम् आनन्द स्वरूप और विषय सुख से पृथक् जो प्रकाश स्वरूप परमारमा है, उसको मेरे सिवाय कीन जान सकता है। आशय यह है कि भैंने परमारमा को जान लिया है।

प्रश्त — पहले केनोपनिषद् में सिद्ध कर चुके हैं कि जो कहता है कि मैं परमात्मा को जानता हूँ, वह नहीं जानता; जो कहता है कि मैं नहीं जानता, वह जान सकता है। फिर यमाचाय ने उसके विरुद्ध क्यों कहा ?

उत्तर—यमाचार्य ने श्राभिमान नहीं किया कि मैं ब्रह्म की जानता हूँ, किन्तु निवकेता की श्रद्धा कायम करने के वास्ते कहा।

मंत्र-अश्रीर शरीरेष्वनवस्थेष्ववस्थितम्। महान्तं विश्वमात्मानं मत्वा धीरो न शोचाति॥ २२। ५१

शब्दार्थ - अशरीरम्=शरीर-रहित । शरीरेषु=शरीरों में । अनवस्थेषु=स्थिति रहितों में । अवस्थितम्=ठहरा हुआ । महान्तम्=बड़े । विभुम्=ब्यापक । आत्मानम्=जीवारमा और परमारमा को । मरवा=मोन के। धीरः=बुद्धिमान् । न=नहीं। शोचित=शोक करता है।

श्रर्थ— उस परमात्मा के शरीर नहीं अर्थात्न तो स्थूल

शरीर है न सूच्म ; परन्तु तो भी वह प्रत्येक शरीर में रहते हैं। यद्यपि वह काम करता हुआ जगत् के अन्दर रहता है, लेकिन फिर भी न काम करता हु हा पाया जाता है। उनकी बड़ाई की सीमा नहीं, किंतु वह सबसे बड़े हैं। कोई संमार में ऐसी वस्तु नहीं जो इनसे पृथक् हो। वह प्रत्येक के वाहर और भीतर मौजूद हैं। न भीतर होने से हम भीतर से किसी काम को कर सकते हैं और न हर जगह मौजूद होने से उनके राज्य से भागकर बाहर कहीं जा सकते हैं। जब तक हमको उसका ज्ञान नहीं तब ही तक हम पाप कम करते हैं। जहाँ उसका ज्ञान हुआ, पाप करने को शक्ति नहीं रहती; क्योंकि जीव स्वभाव से भययुक्त है। जहाँ पाप का विचार आता है, तुरन्त अन्दर से भय, संदेह और लजा पैदा हो जाती है। पहले जो आदमी एक पुलिस के सिपाही की उपस्थित में पाप करने से डरता है, यदि उसको दंड देनेवाले के सामने खड़ा होना मालूम हो जावे, तो किस प्रकार पाप कर सकता है। यद्यपि मनुष्य जानता है कि पुलिस के सिपाही को घूस से प्रसन्न करके वह बच सकता है; सूठी साची द्वारा बचने का विचार हो सकता है; वकीलों के द्वारा क़ानून के धोके में बचने की आशा हो सकतो है; जब इतनी आशाओं पर भो वह पुलिस की उपस्थिति में पाप से बच सकता हो, तो जिस अवस्था में उसको पूर्ण विश्वास हो कि जिस परमात्मा ने दंड दिया है, जिसको घूम देकर प्रसन्न नहीं कर सकता, जहाँ मिध्या साची से काम नहीं चल सकता, जहाँ बुद्धिमान वकील किसी कानूनी धारा से बचा नहीं सकता, फिर मनुष्य किस प्रकार वहाँ पाप कर सकता है। जब पाप न करे, तो शोक और भय किस अकार हो सकता है। है । इसम्मन स्वान है। है कि मक्स

मंत्र-नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मध्या

न चहुना श्रुतेन। यमेत्रेष वृणुते तन छम्बस्त-स्येष आत्मा वृणुते तनश्रस्वाम्॥ २३। ५२॥

शब्दाथे— न=नहीं । अयम=यह । आश्मा=सारे शरीर में क्यापक परमात्मा । प्रवचनेन=बहुत सा उपदेश करने या विचार करने से । लक्ष्यः=िल सकता हैं । न=नहीं । मेध्या=बुद्धि से मिलता है । न=नहीं । बहुना=बहुत सुनने से मालूम होता है । यम्=जिसको । एव=हो । एषः=यह आत्मा । वृग्गुते=प्रकाश करता है । तेन=उससे । लक्ष्यः=मालूम होता है । तस्य=उसके लिये । एषा:=यह । आत्मा=यह परनात्मा । वृग्गुते=प्रकाश करता है । तनुम=स्वरूप को । स्वाम्=अपने ।

श्रर्थ यह परमात्मा बहुत सा व्याख्यान करने और व्यवस्था करने से नहीं मिल सकता और न वह बुद्धि से जाना जाता है और न बहुत से अन्थों को पढ़ने अर्थात् गुरू से सुननें से जाना जाता है, जिसकी अधिकारो जानकर उस पर अपने स्वरूप का प्रकाश करता है, उसीसे ज्ञंच हो सकता है अर्थात् ब्रह्म सदेत्र और ब्रह्म के आधार पर अपने गुरू के उपदेश से ही ब्रह्मजान होता है; क्योंकि जो मार्ग पर पहुँच चुका है, वह उस मार्ग के लिये आप कहलाता है। यदि उसके कहने पर उसीके अनुकूल कर्म किया जावे, तो परमात्मा का प्रकाश न करे, तब तक कोई उसको देख नहीं सकता। जैसे उब तक सूर्य अपने स्वरूप का प्रकाश नहीं करता, तब तक आँख उसको किसी दूसर की सहायता से देख नहीं सकती। ऐसे ही जीवात्मा परमात्मा के। परमात्मा की सहायता से ही जान सकता है, अन्य की सहायता से जानना असम्भव है।

ामंत्र-नाविस्तो हिंदुइचरितात्राज्ञान्तो ना

समाहितः। नाजान्तमाननावापि प्रज्ञानेनेमान विक्रमा प्रदेश प्रदेश किला के क्षिण क्ष्य प्रदेश प्रदेश प्रदेश प्रदेश के किला के क्ष्य क्ष्य प्रदेश प्रदेश तुर्थात् ॥ २४॥ ५ १॥ ६ १६० ईकि में किला क्ष्य प्रदेश

शब्दार्थ — न=नहीं । अविरतः=हाँपा हुआ । दुश्चरितात्= हुरे कमों से । न=नहीं । अशान्तः=जिसके मन में शान्ति न हो । न=नहीं । समाहितः=जिसकी शंकाओं का समाधान । अशान्तमानसः=जिसका मन चंचल हो । वा=और । अवि= भी । प्रज्ञानेन=वेद विद्या और सत्य ज्ञात से । एनम्=परमास्मा को । आपनुयात्=प्राप्त कर सकता है।

अर्थ जिसका मन दुराचारों से दुँप रहा हो, अर्थात् अज्ञान का प्रतिविस्व ठोक न पड़ता हो, जिसमें शान्ति न हो अर्थात् क्लेश चिन्ता आदि से अशान्ति हो, जिसको निश्चय न हो। वात-बात में शंका उत्पन्न होती हो त्यीर शंका के कारण आगे को छोर एक पूरा चलना भी कठिन हो सन ऐसा चंचल हो कि एक सेक्एड भी स्थिर न रह सकता हो ; ऐसा आदम बहुत कहने-सुनने से तथा वेद-विद्या श्रीर सत्य-ज्ञान से भी अस प्रमारमा को नहीं जान सकता । परमारमा को जानने के लिये मनका दर्पण शुद्ध श्रीर निमल होना चाहिये निकोड भीक स्वाधी, मिश्यादादी, दुराचारी पुरुष परमास्मा के जानने का अधिकारी किसी दशा में नहीं हो सकता और निपरमात्मा अहंकारियों को हिन्द आ सकते हैं। जिसके मन में श्रद्धा श्रोर निश्चय नहीं, वह किसो दशा में कर्मकाएडी नहीं हो सकता । यदि किसान को संदेह हो कि खेत बीज बोने क योग्य है या नहीं तो वह उस खेत में कभी बीज नहीं बाता। अतः कोई मनुष्य शंका के होते हुए कर्म नहीं करता। इस कारण जब तक ब्रह्म-ज्ञान में जो बाधारें हैं, वह दूर न हो जावें ; तब तक कोई मनुष्य ब्रह्म की नहीं जान सकता। ब्रह्म के अति निकट होने से पांच प्रकार के पदार्थों की आवश्यकता है। प्रथम दर्पण हो, दूसरे प्रकाश हो, तीमरे द्रेण शुद्ध और निर्मल हो, चौथे द्र्पण स्थिर हो, और पाँचवें बीच में कोई परदा न हो। जब पाँचों आश्रमों को नियमपूर्वक पूरा करने से विष्ट दूर हो जावें, तब ब्रह्म-ज्ञान हो सकता है, श्रम्य प्रकार से नहीं।

मंत्र-यस्य ब्रह्म च क्षत्रं चोमे भवत ओरतः। मृत्युर्वस्योपमेचनं क इत्या वेद यत्र सः॥ २५। ५४॥

विद्या । चर्त्रं=चित्रय अर्थात् बल । उभे=दोनों अर्थात् विद्या । चर्त्रं=चित्रय अर्थात् बल । उभे=दोनों अर्थात् विद्या और बल । भवतः=होते हैं । ओदनः=चावल पके हुए। मृत्युः=मौत अर्थात् शरीर से जीव का विद्योग । यस्य=जिसकी। उपसेचनम्=चावल में डालने योग्य घी की भाँति से । कः=कौन । इत्थावेद=इस प्रकार जानता है । यत्र=जिस स्थान में । सः=वह है।

मथ — जो परमारमा प्रलय के समय बल और विद्या अर्थात् चित्रय और ब्राह्मणों को अपने में प्रवेश कर लेता है. केवल ब्राह्मण उसके दिये हुए ज्ञान वेद से बड़ाई पाते हैं। जब वेद उसका ज्ञान है, तो उसको उसीके भीतर प्रवेश होना चाहिये। जब वेद परमारमा में मिल गया, तो ब्राह्मण कैसे हो सकते हैं? दूसरे च्रात्रय हैं, इनमें जो बल है, वह भी परमारमा के दिये हुए बल से होता है। जब परमारमा ने अपने बल को अपने से बाहर नहीं जाने दिया, तो च्रित्रय कैसे हो सकते हैं। यह कैसे परमारमा में प्रवेश करते ? इनके प्रवेश होने का साधन मौत है। मौत प्रस्थेक च्रित्रय श्रीर ब्राह्मण को नाश करके इन शिक्षयों अर्थात् विद्या श्रीर बल को परमारमा में प्रवेश कर देती है। जिस स्थान में वह परमात्मा है, कौन जान सकता है कि वह कहाँ है : क्योंकि कहाँ का शब्द एक देशी के वास्ते प्रयोग होता है। परमात्मा अनन्त है, उनके लिये इस शब्द का प्रयोग हो नहीं सकता। परमात्मा के सर्वत्र होने से यह जानेना कि वह कहाँ है, बहुत हो कठिन है।

# कार कि । इस कि विकास के स्टूर्स के स्टूर के स्टूर्स के स्टूर्स के स्टूर्स के स्टूर्स के स्टूर्स के स्टूर के स्टूर्स के स्टूर क

उन्हाम स्थान हा हुइच के लाहर कार्काशकों उस स्थान में प्रम

मंत्र-ऋतं पिवन्ती सुकृतस्य लोक गुहां प्रविष्टी परमे परार्डे । छायातपी ब्रह्मविदो वदन्ति पञ्चारनयो ये च त्रिणाचिकेताः ॥ १ । ५५॥

शब्दार्थ - ऋतम् = जो वस्तु जैसो हो. उसको वैसा हा जानना अर्थात तस्त्र ज्ञान । पिवन्तौ = जीव और परमास्मा भोगते हुए । सुकृतस्य = अपने किये का फल अर्थात् जीवास्मा अपने किये के फल को भोगता है और ब्रह्म फल देता है। लोके = इस शरीर में । गुहाम् = बुद्धि के भीतर । प्रविष्टौ = प्रवेश करके । परमे = सबस उत्तम । परार्द्धे = हृद्य के आकाश में । छायातपौ = छाया और धूप को भाँति । जैसे जीव अल्प इहे और ब्रह्म सबज्ञ है; इस लिये ब्रह्म को धूप और जीव को छाया कह सकते हैं। ब्रह्मविदः = ब्रह्म अर्थात् वेद को जाननेवाले । वदन्ति = ब्रताते हैं। पञ्चापनयः च जो पाँच प्रकार को अपन अर्थात् प्रत्येक इन्द्रिय के विषय से अलग है अर्थात् वानप्रस्थ है और । ये च व्रिणाचिकेताः = जिन गृहस्थों ने तीन प्रकार की अपन का विचार किया है। अर्थान् ना हस्थों ने तीन प्रकार की अपन का विचार किया है।

के आधीत करने का यस्त किया है। अथवा कर्म काएड के वास्ते तीन प्रकार की अपन का संग्रह किया है । वह कहते हैं कि जीतास्मा त्रौर परासाम दोनों साथ साथ रहते हैं। जो अपने क्मों का फल भोगनेवाले जीव में जब बुद्धि में प्रविष्ट होकर वृत्तियां का भोतर ले जाता है अर्थात् बाहर के विचारों से बे सुध हो जाता है, समाधि सुष्ठि ह्योर मुक्ति की दशा में शरीर में सबस उत्तम स्थान जो हृदय के भीतर आकाश है उस स्थान में ब्रह्म को जानते हैं। जीव यदि छाया है, तो बहा धूर है, जीव अल्पज्ञ है ता ब्रह्म सर्वज्ञ है, जीव ब्रह्म में किसी प्रकार की दूरो नहीं। ब्रह्म की खोज में किसी दूर के स्थान पर जाने की आवश्यकता नहीं, केवल मन को वृत्तियों को बाहर की प्रकृति से हटाकर भातर हो जाने को आवश्यकता है। इस दृश्य के बाहर आने अर्थात् प्रकृति की उपासना से दुःख और भीतर जाने अर्थात् सुषुप्ति की देशा का दृश्य दिखाकर परमान्सा हमका नित्य उपदेश करते हैं जो प्रत्यचादश है। जब जागो तो हर प्रकार का दुः व सामने है, जब सी जाओं तो सब दुः व भाग जाते हैं। इसके दे बने से भी यदि मनुष्य न सममे, तो इससे अधिक क्या मूखता हो सकतो है।

मंत्र-यः मेतुरीजानानामच्यां ब्रह्म यत्परम् अभयं तितीर्षतां पारं नाचिकेतर्थं शकेमहि॥ २। ५६॥

शब्दार्थ — यः=जो जीवाश्मा। सेतुः=पुल। ईजानां=यज्ञ करने वालों का। श्रेचरम्=नाश-रहित। ब्रह्म=परमाश्मा। यत्=जो ह परम्=सबसे सूदम और बड़ा है। अभय=निर्भय जो किनारा है। तितीर्षताम्=जिसे तरने को इच्छ। वाले विद्वान् ही। पारम्= परले पार नाचिकेतम्=ज्ञान स्वस्तप जीवाश्मा। शकेमहि=हम जान सके। से तारने के वास्ते सेतु रूप हैं। जो नाश रहित सूर्व और सबसे वड़ा है। जो हमके। इस अवसागर से तारने में समर्थ हैं। जो वेतन स्वरूप हैं। जो मनुष्य उस सर्वज्ञ के नियम अर्थात वेद विरुद्ध काम करता है। यह कभी सुख नहीं मा सकता। हम संपूर्ण संसार के। धोका दे सकते हैं, पर तु परमात्मा के। के बोका नहीं दे सकता, अयांकि वह परयेक वस्तु में व्यापक होने से परयेक काम के। स्वयम् परयज्ञ करता है और जिसके। किसी प्रकार के साची के होने को आवश्यकता नहीं है जब उसने स्वयम् देख लिया, ता और साव्वियों से क्या लाम। इस कारण भव के सागर से तरने के लिये परमात्मा को आज्ञानकूल दूसरें। की सुख पहुँचाने वाले यज्ञ करने चाहए।

मंत्र-आत्मानं रथिन विद्धि शरीरथेरथमेव तु । बुद्धिन्तु साराधे विद्धि मनः प्रश्रहमेव चा। ३। ५७॥ कार्म क्रिक्ट क्रिक्ट

शब्दार्थ — आस्मानं = आस्माका अर्थात् अपने के। रथिनम् = गाड़ो का सवार । विद्धि = विचार करो । शरोरम् = शरीर के। । रथम् = सवारी अर्थात् गाड़ी । एव = निश्चय । तु = समसो । बुद्धिन्तु = बुद्धि के। सार्थि = के। चवाने का। अप्रहम् = बागे वाला। विद्धि = विचार करो । मनः = मन के। अप्रहम् = बागे अर्थात् लगाम समसो । एव = सो। ब = और।

अर्थ यह शरोर एक गाड़ी है, जिस पर बैठकर जीवास्मा रूपी सवार अपने नियत मार्ग ओश्म को प्राप्ति के लिये प्रयत्न करता है ; परन्तु गाड़ी विना के चित्रान अर्थात ड्रायवर के चल नहां सकतो। इसी कारण इस शरीर रूपो गाड़ी का के चित्रान, बुद्धि है। जिस गाड़ी का के चित्रान चतुर हो, वह गाड़ी इब्ट मार्ग पर पहुँच जाती है और जिस गाड़ी का के विवान शराबी हो वह गाड़ी गढ़ों में जा गिरती है । ऐसे ही जिस मनुष्य का मेघा बुद्धि है वह तो मनुष्य-जन्म की बाट के। पूरा कर सकता है और जिसकी बुद्धि बुरी है, वह बार-बार नीच योनियों में जन्म लेता है और अविद्या में फँसकर बुराई का भला। विचार करता हुआ इस जन्म की नष्ट कर देता है। कोचवान की गाड़ी के घोड़ों या कत के पुरर्जों का आधीन में रखने के लिये घोड़े के मुँह में लगाम की आवश्यकता होतो है। इसी प्रकार इस शरीर की गाड़ो बुद्धि का, जो इनके हाथ में बागें हैं, यदि मन बुद्धि के वश में रहता है, तो सम्पूर्ण काम सत्य होते हैं, यदि मन बिगड़ जाता है और बुद्धि की आधीनता से निकल जाता है, ते। सम्पूर्ण दोष आ घेरते हैं। अतः इसाचित्र में यह प्रकट कर दिया है कि मनुष्य का मन और बुद्धि ठीक हो, तभी वह कामयाब हो सकता है। यदि मन में दोष हैं अर्थात् मन मैला है या चंचल है, तो गाड़ी किसी दशा में भी नियत मार्ग पर नहीं जा सकती। यदि बुद्धि कोचवान् के सामने विद्या की रोशनी अर्थात् प्रकाश नहीं, तो इस गाड़ो कें। निकृष्ट मार्ग में डालकर नष्ट कर देता है। अपन अल्ल

मंत्र-इन्द्रियाणि हयान हुर्विषयाथ्य स्तेषु गोचरान् । आत्मेन्द्रियमनायुक्तं भोक्तत्या हुर्मनीषिणः ॥ ४ । ५८ ॥

शब्दार्थ—इन्द्रियाणि=पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ और पाँच कर्मेन्द्रियाँ। हयानि=घोड़े । आहु:=कहलाते हैं । विषयान्=इन्द्रियों के जो विषय हैं । तेषु=उनमें । गोचरान्=मार्ग जिसमें यह रथ घोड़ों से चलता है। आत्मेन्द्रियमने।युक्तम=आत्मा जब इन्द्रियों। और मन से मिलता है अर्थात् उस योग के।। भोक्ते=भोगने

वाला अर्थान् भोगता है। इति=यह ा आहु:=कहा है । सनीषिराः=सन के। शृद्ध करके ष्पाधीन रखनेवाले विद्वानों ने । ने नी जार्थ-जब शारीर कें। गाड़ी और बुद्धि को के चवान् और मन के। बाग बताया, ता प्रश्न उत्पन्न हुआ ि वह घोड़े कौत से हैं जिनका चलाने के लिये बागां स्त्रीर के चुवान की स्थावश्यकता है, ति उसके उत्तर में कहते हैं कि इन्द्रियाँ इस प्रकार को गाड़ी के घोड़े हैं अर्थात् ४ ज्ञान इन्द्रियाँ आँखानांक कात, रसना ज्योर स्वचा तथा ४ कर्म इन्द्रियाँ अर्थात् हाथ, पाँव, जिह्ना, गुदा, लिङ्ग इन्द्रिय; यह दस इन्द्रियाँ जीव का शरीर के साथ ज्ञान और कम-मार्ग में ले जानेवाली हैं । जितनी इन्द्रियों करिषय हैं, वही इस गाड़ी के मार्ग हैं। जब अस्मा इन्द्रिय और मन से याग करता है, ते। उसकी विद्वान मनुष्य भोका कहते हैं। यदि मनुष्य इस अलंकार की ठोक समभ जावे, ता वह संसार में धोका नहीं खा सकता। जब मालूम हा गया कि यह शरीर गाड़ी है और आत्मा गाड़ो में बंठकर मार्ग ी श्रार जानेवाला है, ता जा मनुष्य यह भी नहीं जानता कि इस गाड़ो में बंठकर किस मार्ग पर जाना है, तो उसको कौन बुद्धिमान् कह सकता है ? यदि गाड़ा मार्ग को आर चलता है, तो उन्नति, यदि मार्ग के विरुद्ध चलती है, ता मार्ग के दूर हा जाने से अवनति कहलाती है। जिसकी मार्ग का ज्ञान नहीं उसे उन्नित या अवन्ति करने का ज्ञान किस प्रकार हो सकता है ? यह भा प्रत्येक मन जानता है कि गाड़ी का अपना बताने वाले दो होते हैं; एक साइस दूसरा रहस। एक अमीर की पाँच गाड़ियाँ हों, ता प्रत्येक गाड़ी का साईस अपनी गाड़ी के। अपनी बतावेगा और स्वामी अपनी कहता है। यदि साईस से कहा ज,वे कि तुम्हारा गाड़ी से क्या सम्बन्ध है, तुम अपनी गाड़ी क्यों कहते हो, ता वह कहता है कि मेरा गाड़ी से यह सम्बन्ध है कि घोड़े मले प्रकार चराए जावें, गाड़ी खुन घोई जावे। निदान शरोर की गाड़ी के साईसा से प्रश्न कया जाने कि "तुम्हारे जीवन का उद्देश्य स्या है ?" तो वह स्पष्ट उत्तर दंगे कि प्यावा पिया आनन्द उड़ाह्यो आकवत को खबरा खुदा जाने अब तो आरोम से गुजरतो है " अर्थात् ऐसे मनुष्यों का उद्देश यह होता है कि जो कुछ जानन्द है वह सांसारिक पदार्थों, में है। त्रागे कुछ भो नहीं। इन्द्रियों के विशय भले प्रकार भोगो अर्थात् योडे खून चराका और शरीर को खून सजाओ अर्थात् गाड़ी को खूब धोत्रा वह अपने आपको गाड़ी के लिये विचार करते हैं। जो मनुष्य राता दिन शारीर के लिये प्रयत्न करते हैं वह इस गाड़ी के साईस हैं। यदि स्वामी से प्रश्त कर कि तु हारा गाड़ी से क्या सम्बन्ध है, ता वह कहता है कि मुक्ते गाड़ी पर बैठकर कचेहरी जाना है, गाँव जाना है, बद गाड़ी का अपने लिये ख्याल करता है। जो आत्मा शरीर को अपने मार्ग के लिये विचार करते हैं। वह मालिक हैं और जो अपने को शरीर के लिये विचार करते वह साईस हैंग जा देश अधिक साईस रखता है, वह गिरा हुआ देश है। जिस देश में स्वामी अधिक वृद्धिमान कह सकता है। यदि गाइ। मागा की एक मिल के वि

प्रम - श्राज कल तो सभ्य देश वही कहलाता है जिसमें खात्रो पियो श्रानन्द उड़ाश्रो इस विचार के सनुष्य श्रिषक हो। उत्तर - श्राज-कल सनुष्य श्रिषकतर श्रज्ञानी हा, ना वह श्रपनी सत्ता से जा कार है श्रीर न वह श्रपने उदेश्य मार्ग का ही ज्ञान रखते हैं। केवल पशुश्रों की भाँति वतमान प्रस्य च जगत् को जानते हैं। जिस प्रकार पंजाब में नाई का नाम राजा विवाह के स्वाथियों ने रख दिया, ऐसे हो सूर्खों ने उन देशों का नाम सभ्य देश रख दिया वास्तव में वह साइसों का देश है। हिस प्रमा वास्तव में वह साइसों का देश है।

हम देखते हैं। कि ऐसे देश संसार में श्रिप्त कार एखते हुए हाड़ पड़ते हैं। उस सिम इस का कर मार्ग पर ना कि न

उत्तर—साईस फिर आदमी है जो घोड़ों पर प्रभुत्व रखता है। अतः वह उन मनुष्यों पर जो धम से शूर्य होने से पशुर्यों को भाँति हैं. अधिकार रखते हैं। इस समय ऐसा काई देश नहीं जिसमें स्वामी बसते हों। हर देश में थोड़े मनुष्य ऐसे हैं कि जो शरीर के तत्व-ज्ञाता हैं।

मंत्र-यस्त्वविज्ञानवान् भवत्ययुक्तेन मनला सदा । तस्येन्द्रियाण्यवद्यानि दुष्ट द्वा इव सारथेः ॥ प्रा प्रधानि विष्टा

शब्दार्थ - यस्तु = जो मनुष्य । अविज्ञानवान् = जो ज्ञान से रिह्त मनुष्य सबदा इन्द्रियों के विषयों में फँसा । भवति = होता है । अयुक्त न = जिसका मन बुद्धि के अनुकूल काम नहीं करता । मनसा = मन से । सदा = सदा । तस्य = उसकी । इन्द्रिया ए = इन्द्रिया । अवश्यानि = बेकाबू अर्थात् बुद्धि की शक्ति से बाहर । दुष्टाश्वाः = बुरे धोड़ों की भाँति । सारथेः = जैसे बुरे घाड़े कोचवान् के अधीन न रहकर गाड़ों को सड़क से नीचे गिरा देते हैं, ऐसे हो स्वाधीन इन्द्रियाँ मनुष्य की बुद्धि को विगाड़ कर उसे नष्ट कर देती हैं।

श्रथं—जो मनुष्य श्रज्ञानी हाता है श्रौर जिसका मन सदा बुद्धि के हाथ से बाहर रहता है, कभी मन स्थिर नहीं होता, सबदा श्रानयमित चलता है। जैसे दुष्ट घोड़े गाग के ढीले हो जाने से स्वामी को गाड़ो के नीचे गिरा देते हैं वह नियत मार्ग पर नहीं पहुँचता। इसो प्रकार जिनका मन बुद्धि के श्राधीन नहीं, वह मन सदा श्रानियमित काम करता है शौर जिसका मन श्रानियमित चले. उसकी इन्द्रियाँ कभी ठीक सार्ग पर न चलकर उसकी विषयों के गढ़े में गिरा देती हैं। इसलिये सबसे श्रावश्यकीय

काम कोचनान् त्रर्थात् बुद्धिको ठोक रखना है। यदि बुद्धि ठोक न हो तो कितना हो पिश्रम क्यां न करें मार्ग पर नहीं पहुँच सकते। यदि बुद्धि ठोक हो, तो थाड़े परिश्रम से भा कार्य सिद्ध हो सकता है आर दृषित बुद्धि से कोई काम ठीक नहीं हो सकता है। कार्य प्रमान करें। के हिल्ला प्रकार के जोगा कार्य

प्रश्न क्या सबकी बुद्धि एक सो है या अलग अलग भाति-भाति की ?

उत्तर – बुद्धि दो प्रकार की है; एक साधारण बुद्धि, दूसरी मेधाबुद्धि । मेधाबुद्धि तो सब मनुष्यां की एक है आर साधारण में अन्तर है।

प्रश्न -साधारण बुद्धि में भेदाका क्या कारण है ?

उत्तर — मृत का तीन प्रकार का होना । सतीगुणी मन से जो ज्ञान होगा वह आर भाँति का होगा और रजागुणी मन से जो ज्ञान होगा और प्रकार का होगा। तमोगुणी मन से जा ज्ञान होगा वह और प्रकार का होगा।

प्रश्त—बुद्धि में जो गुणों का भेद है, उसका क्या कारण है?
उत्तर—दूव जन्म के संस्कार और संगीत । जिस प्रकार के
पहले संस्कार होंगे वैसी संगति अब अच्छो मालूम होंगो, जसी
संगति करेगा वैसा हो काम होंगा।

प्रश्त – बुद्धि को किस प्रकार ठोक रख सकते हैं ?

उत्तर—बुद्धि आरिमक चतु है; जिसका सूर्य अर्थात् वेद से सहायता मिल सकतो है। यदि सूर्य सामने हा, तो आँख की रस्सी का साँप नहीं मालूम हाता और इस भाँति के न होने से वह उस साँप से भय नहीं खाता। यदि थाड़ा प्रकाश हो, तो अम हाकर अविद्या उत्पन्न हो सकतो है; जो सम्, गाँ दोषों का बीज है।

मंत्र-यस्तु विज्ञानवान भवति युक्तेन मनता

#### संदा ानस्येन्द्रियाणि एवश्यानि सदश्वा हुव सारथेः ॥ ६ । ६०॥॥ ३ । ८ ॥ निहन्ति

शब्दाश्रे—यम्तु=जो सनुष्य । विज्ञानवान्=ठोक ज्ञानवाना ।
भवति=होता है । युक्तने=साथा मिले हुए । मनसा=मन से ।
सदा=सदा । तस्य=उसके । इन्द्रियाणि=इन्द्रियाँ । वश्याति=
वशा में होते हैं । सद्श्वा इव=उत्तम घोड़ाँ को भाँति । जैसे
उत्तम घोड़े गाड़ी को मार्ग पर पहुँ वा रेते हैं इसो प्रकार बुद्धिमान
को इन्द्रियाँ वशा में रहतो हैं। सारथे:=काचवान् के । विकास

अर्थ-जिस मनुष्य का मन बुद्धि के साथ युक्त हो, सदा प्रस्थेक काम विचार कर करता हो, कोई काम भो मूर्खता का न करता हो, उसका इन्द्रियाँ वश में रहकर उत्तम घोड़ों को भाँति मार्ग पर पहुँचने वाला हाती हैं अर्थात् इन्द्रियाँ उसको गिराने वालो नहीं होतीं, किंतु मार्ग पर पहुँचाने वालो होती हैं । इस वाक्य से परिएाम निकलता है कि मन बुद्धि के कहने पर चले श्रीर इन्द्रियाँ मन के वश में होती ही हैं, तो इन्द्रियाँ मित्र का काम देतो हैं। यदि इन्द्रियाँ बेबश हो जावे, ता वही इन्द्रियाँ मनुष्य की भयानक शत्रु हो जाती है। मन को बिना विद्या के बुद्धि वश में नहीं रख सकती; क्यांकि आँख का प्रकाश के बिता देखता कठित है, बिता मार्ग देखे बागों को ठोक रखना अपन्भव है और विना बागों के ठीक रहे घोड़े नियम-पूर्वक नहीं चल सकते । निदान मनुष्य के शत्र उसके साथ ही हैं। इन शातुत्रों से बचने के लिये विज्ञान अर्थात् विद्या ही एक हथियार है। जो मनुष्य विद्या की श्रोर से विञ्चत हैं, वह संतान के लिये कितना ही धन क्यों न छोड़ जावें, वह संतान के शत्र या मूर्ख भित्र कहला सकते हैं। हा लाय होता है। जब वो प्रकार की व

मंत्र-यस्त्व विज्ञानवान् भवत्यमनस्कः लदा-

#### ऽशुचिः । न स तत्पदमाप्नोति मध्य सारं चाधिगच्छति ॥ ७ । ६१॥। । । ।

शब्दार्थं —यस्तु=जो मनुष्य । श्रविज्ञानवान्=श्रविद्या से इन्द्रियों द्वारा श्रीर शिचा से प्राप्त होता है, पृथक् । अवित्व होता है । श्रमनस्कः=जिस का मन ज्ञान से शून्य हो अर्थात् विचार-शिक मे रहत । सदा=सदा । श्रशुविः=मंज्ञा हो । न=नहीं । स=बह मनुष्य । तत्=उस । पदम्=पदवी को । श्राप्नोति=प्राप्त करता है । संसारम्=बार बार जन्म-मर्गा के चक्का में। च=श्रीर। श्रिथिगच्छित=प्राप्त होता है।

श्रथं—ितस मनुष्य को वेदों की शिक्षा प्राप्त नहा होती, जिसके मन में विचार-शिक नहीं, जो प्रत्येक काम विना विचार श्रक्षानता से करता है, जिसका मन सदा दूसरे के धन, स्त्री और अन्य पदार्थों के लेने के विचार से मैला रहता है और जिस मनुष्य को आक्ष्मा और शरीर का ज्ञान नहीं वह सदा ही अपवित्र रहता है वह किसी दशा में भी आत्म ज्ञान की बाट को प्राप्त नहीं कर सकता और सदा जन्म लेता और मरता रहता है।

प्रश्न — क्या कारण है कि अज्ञानी मनुष्य बार यार जन्म लेता है ?

उत्तरं — जीव के अतिरिक्त दो पदार्थ और हैं — एक प्रकृति और दूसरे परमात्मा। प्रकृति सत् है, जावात्मा सत् चित है, परमात्मा सत्-चित-आनन्द (सचिदानन्द) है। प्रकृति के सम्बन्ध से जीव को बन्धन होता है, क्योंकि प्रकृति स्वतंत्र नहीं और जीव से कम गुणवाली है। कम गुणवाले की संगत से सदा हानि होती है। परमात्मा सचिदानन्द है, जिसके कारण से जीव के। लाभ होता है। जब दो प्रकार की वस्तुएँ मौजूद हों; एक लाभदायक दूसरी हानि-कारक, तो उस दशा में ज्ञान के बिना कैसे काम चल सकता है। जिस बाजार में उत्तम सोना ही बिकता हो, वहाँ तो बिना जाने भी जीव मोल ले सकता है आर यदि सोना और मुलस्मा दोनों चीजं बिकती हों, तो मनुष्य को घोला होना सम्भव है। इस कारण आनन्द के चाहनवालों को वेदों की शिचा का होना आवश्यक है। विना शिचा के आनन्द का मार्ग नहीं मिल सकता।

मंत्र-यस्तु विज्ञानवान् भवति स मनस्कः सदा शुचिः। सतु तत्वदमाप्नोति यस्माद् भूयो न जायते॥ ८। ६२॥

शब्दार्थ — यस्तु=जो मनुष्य । विज्ञानवान् भवति=वेदों को शिचा से युक्त होता है, जिसका प्रत्येक काम विचार के अनुकूल होता है और जो शरीर, इन्द्रिय, मन और बुद्धि को सदा शुद्ध रखता है। स=वह मनुष्य। शुचिः=पवित्र। सः=वह। तत्=उस। पदम्=पद्वी को। आप्नोति=प्राप्त करता है। यस्मात्=जिससे। भूयः=अधिक बार। न=नहां। जायते=उस्पन्न होता। अर्थ —जो मनुष्य वेदों की शिचा से ज्ञान प्राप्त करके मन

त्रथं —जो मनुष्य वदी को शिक्षा स ज्ञान प्राप्त करक मन इन्द्रिय और शरीर के। सदा शुद्ध रखता है, शरीर के। पानो से शुद्ध रखता है। मन के। सत्य बोतन और मानने से शुद्ध रखता है। विद्या और तप से जोबात्मा को शुद्ध रखता है, बुद्धि के। वेद से शुद्ध रखता है। और प्रत्येक काम धर्म के अनुकूत अर्थात् सत्यासत्य को विचारकर करता है। वह ऐसी पदनी के। प्राप्त करता है कि जहां बहुत देर तक दुगरा उत्पन्न नहीं होता। बहुत से मनुष्य इसके अर्थ यह लेते हैं कि वह किए पदा नहीं होता, परन्तु ऐसा मानना ठीक नहीं; क्योंकि ऐसी दशा असम्भव है। जिसका एक किनारा हो अर्थात् आरम्भ हो क प्रश्न के बक्त सम्पूर्ण मत ऐसी मुक्ति। मानते हैं जितो वह इसम्भव वैसे हो सकती है जिस महिला कि कि कि कि कि कि

उत्तर—िकसीके मानने से किसी वस्तु की तस्वावस्था में तद्दों नहीं हो सकती, किन्तु लच्चण बदलने से वह तबदीली हो सकती है। यदि इस प्रकार की मुक्ति सम्भव हो जावे तो धन्यवाद के योग्य है; परन्तु उसको सम्भव कोई भी विद्वान नहीं कर सकता; क्योंकि उसके लिये कोई उदाहरण नहीं, जिससे अनुमान हो सके और प्रस्यव जब जीव ही नहीं होता, तो मुक्ति कैसे प्रस्यव हो सकती है।

प्रश्न-यह कोई नियम नहीं कि प्रश्यच श्रीर श्रनुमान से ही कोई पच सिद्ध हो ; क्योंकि शेष प्रमाण भो तो हैं।

उत्तर—शब्द प्रमाण को श्राप्त वाक्य सिद्ध करने के लिये प्रस्यत्त श्रीर श्रनुमान की श्रावश्यकता होती है। यदि श्राप्त वाक्य सिद्ध न हो, तो शब्द प्रमाण के लज्जाणों में नहीं श्रा सकता है।

मंत्र-विज्ञानसारथिर्यस्तु मनः प्रयहवात्रगः। सोऽध्वनःपारमाप्नोति तद्विष्णाः पग्मंपदम्॥ ६ । ६३ ॥

शब्दाथ— विज्ञान सार्थाः यः तुमनः प्रग्रहवान् नरः=वेद के ज्ञान से युक्त बुद्धि जिस मनुष्य का कोचवान है और जिस मनुष्य ने मन की बागां को बल से पकड़ा है, न तो कोचवान बुरा है और ज बाग ढीलो है। सो=वह। श्रध्वनः=मार्ग से। पारम्=समाप्त होने के पश्चात। श्राप्नोति=प्राप्त करता है। तत्=उस। विष्णोः= सर्व ट्यापक परमात्मा के। परम्=पबसे सूद्रम श्रानन्द स्वष्ट्य परमात्मा के। परम्=पबसे सूद्रम श्रानन्द स्वष्ट्य परमात्मा के। पदम्=पद को श्रर्थात् उसको ब्रह्म श्रानन्द परमात्मा से मिल जाता है, जिससे वह श्रानन्द को भोगता है।

अर्थ जो मनुष्य धारणावालो बुद्धि को अपना सारथि अर्थात् को चवान बना लेता है; बुद्धि के विरुद्ध कोई काम हो नहीं करता. सारे जगत् को अनित्य और आत्मा को नित्य जानता है, सदा मन को आत्म विचार में लगाता है, जब इन्द्रियाँ विषयों की आर बड़े बेग से जाती हैं, वह मन की वागों को बल से खींचकर उनको विषयों से रोकता है और कभी भी मन को डीला नहीं होने देता है, जिस इन्द्रिय के विषय में मन जाता है वहीं उसको रोककर आसा को ओर लगाता है, अ।स्मा निराकार और मन भौतिक है इस कारण मन परमास्मा की ज्योर कठिनता से लगाता है ज्यौर जो बुद्धि से मन को वश में करके इन्द्रियों के। विषयों में लगते नहीं देता, वह उस परमात्मा के आनन्द पद को प्राप्त करता है अर्थान सन्-वित्त तो जीव पहले हो से है, परमात्मा के आनन्द को प्राप्त करके सचिदानन्द हो जाता है। प्रश्त-क्या उस अवस्था में जीव-ब्रह्म में कोई भेद

कारण सुरम होता हैं इनिवेदे विषयें से सुर्म वनश्तिका जिल जिल्लार - जीव उस अवस्था में जीव ही रहता है, क्यों कि उसकी श्रल्पज्ञता जो स्वाभाविक गुण है, वह दूर नहीं हो सकती।

प्रश्न - क्या कारण है कि जीव को अल्पज्ञता मुक्ति में दूर प्रत - इस प्रयाम के देखने से ता जन्तः करण । जिन्ह

जीव एक देशी है और एक देशी के गुग अनन्त किसी प्रकार नहीं हो सकते। इस कारण जैसे सूर्य भूमि से लाखों गुणा बड़ा है, तो भी एक देशी होने से उसकी शकि अनन्त न होने से रात्रि हो जाती है और जिस प्रकार लोहा गरम करने से लाल हो जाता है, उसमें आग के परमासा माल्म हाने लगते हैं; परन्तु गुरुख जो उसका अपना गुण है, वह गुरुख से पृथक् आग का संग होने पर भी दूर नहीं हो सकता गरम लोहा तोलने से भारी मालूम होता है, ऐसे ही बहा संग है।

मंत्र-इन्द्रियेभ्यः पराह्यर्था अर्थभ्यश्च परं मनः । मनमस्तु परा बुद्धिर्बुद्धरात्मा महान् परः ॥ १० । ६४ ॥

शब्दार्थ — इन्द्रियेभ्यः=इन्द्रियों से । परा=सूदम । हि=निश्चय करके अर्थ में । अर्थः=इन्द्रियों का विषय । अर्थेभ्यः=अनुभव से । परम्=सूदम । मनः=मन है अर्थात् इन्द्रियों से विषय और उससे मन सूदम है । मनसः=मन से । तु=तो । परा=सूदम । बुद्धिः= विचार शक्ति है । बुद्धे :=बुद्धि से । आत्म =आत्मा । महान=महत् । परा=सूदम है ।

त्रर्थ—इन्द्रियों से सूद्म उसके विषय धर्थात् रूप, रस,
गन्ध, प्रभृति हैं; क्योंकि इन्द्रियों की ओर चलने के लिये स्थूल
से सूद्म की ओर चलता है। इस कारण जो सूद्म अधिक है,
उसीका जिससे वह सूद्म है; परे बताया है। सदा कार्य से
कारण सूद्म होता है, इसलिये विषयों से सूद्म मन है। मन दो
प्रकार का है। एक स्वाभाविक मन जिसका मन-शिक भी कहते
हैं, दूसरे भौतिक मन जो मनकरण कहलाता है, वह इस मन से
बुद्धि सूद्म है और बुद्धि से सूद्म जगत्।

प्रश्न इस गणना के। देखने से ते। अन्तः करण चार मालूम होते हैं, सांख्य की प्रक्रिया जो टीकाकारों ने की है, उससे तीन और सूत्रों से दो ही कारण मालूम होते हैं।

उत्तर— सांख्य सूत्र ने ता मन और श्रहंकार दो श्रन्तः करण स्वीकार किये और मन की तीन वृत्तियाँ श्रर्थात वित्त-वृत्ति, मन-वृत्ति और वृद्धि-वृत्ति के भावार्थ से प्रकट कर दिया है और वैदान्तवालों ने चारों कर्ण स्वीकार किये, भगड़ा कुछ नहीं।

प्रश्त-मन-शकि और करण दो प्रकार का है, यह शास्त्र से प्रकट नहीं, नई कल्पना है ? किए मुख्या का कि महान का अप उत्तर नहीं शास्त्र को व्यवस्था करने से दो प्रकार के मन का ज्ञान होता है। वैशेषिक शास्त्र के कर्ती महर्षि कणाद ने मन की शक्ति का विचार किया और मन का निस्य प्रगट किया, महर्षि किपिल ने मनकरण का विचार किया और मन का श्रनित्य प्रकट किया छांदोग्योपनिषद् में भो मनकरण का विचार किया और उसने मन के। र्श्वानित्य प्रकट किया, वेद ने मन शक्ति के। नित्य प्रकट किया। ऐसे मुक्ति में मन रहता है या नहीं; इस पर विचार किया; ता इस पर पाराशरजो ने मनकरण का विचारा, ते। मुक्ति में करण का अभाव मलूम हुआ। उन्होंने बताया कि मुक्ति में मन नहीं रहता। महर्षि जैमिनि ने मन-शक्ति के विचारि ता मालूम हुआ कि मुक्ति में मन-शिक रहती है। उन्होंने मुिक में मन का होना प्रकट किया। व्यासजी ने भगड़े के फैसल कर द्या कि द नों ठीक हैं। मनकरण अनिस्य है. इसलिये मुक्ति में नहीं। मन-शक्ति नित्य है, जो मुक्ति में रहती है। अतः शास्त्रां से दो प्रकार का मन प्रकट होता है। यदि एक ही बारे में इस क़दर विपरीत सम्मित्याँ होतीं, तो सारे शास्त्र प्रमाण के पद से गिर जाते।

प्रश्न-यह क्यों न स्वीकार किया जावे कि ऋषियों की सम्मति में विरोध है जैसा बहुत से यूरोिधयन विद्वान् भी

स्वीकार करते हैं।

उत्तर - इस अवस्था में उनका ऋषि कहना व्यर्थ है, क्योंकि हिन्दो में कहावत प्रसिद्ध है कि 'सो स्थाने एक मत मूर्यां शापो अपनी' अर्थात् सौ बुद्धिमानों को एक म्मित आर मूर्यों की पृथक पृथक्। सस्य में एक भूठ में विरोध; ऋषि वेदों के विद्वान होते हैं, इसलिये उनकी सम्मित में विरोध नहां होता।

प्रश्न - ऋषि भो तो मनुष्य हैं, उनकी सम्मति में भूल हो सकती है। फिर अकारण खेंच-तान क्यों को जाती है ?

जा उत्तर—जो सदा सत्य बोलता है, उसकी बुद्धि स्थिर होती

है श्रीर बिना स्थिर बुद्धि के कोई ऋषि कहला नहीं सकता। यह सिद्धान्त कि मनुष्य-सम्मात में श्रशुद्धी का होना सम्भव है; ईश्वर का बताया है या मनुष्य ने श्रनुभव से कहा है; बेद ने इसका निर्णय कर दिया है कि देवता श्रर्थात विद्वान सस्य ही बोलते हैं श्रीर जो सस्य श्रीर भूठ मिलावे वह मनुष्य कहलाता है। श्रतः ऋषि देव में उनके कथन में भूठ का सम्भव नहीं।

मंत्र-महतः परम्बयक्तम्ब्यकात्पुरुषः परः। पुरुषात्र परं किञ्चित्सा काष्ठा सा परागतिः॥ ११। ६५॥

शब्दार्थ — महतः = मन से । परम् श्रव्यक्तात् = परे सृद्म । श्रव्यक्तम् = सतः, रज श्रीर तुम गुणवाली प्रकृति से । पुरुषः जीवात्मा श्रीर परमात्मा है । पुरुषात् = परमात्मा से । न = नहीं । परम् = सृद्म । कि ख्रित = कुछ भो । सा = वह । काष्टा = श्रांतिम मार्ग श्र्यात् मनुष्य जीवन का उद्देश । सा = वह जो सबसे सृद्म है । परागतिः = ज्ञान श्रीर चलने का सीमा है, जिसके पश्चात् न तो किसी का ज्ञान हाता है श्रीर न उससे श्रागे कहीं जा सकते हैं।

अर्थ — इस अलंकार में पंचकोष प्रकाशित कर एक को त्यागकर दूसरे में जाने के लिये, जो जिससे सृद है, उसको प्रकाशित करते हैं । ऋषि कहते हैं — इस मन से परे अव्यक्त अर्थात् प्रकृति है, अर्थात् प्रकृति मन से नहीं जाना जातो और मन विकृति को भी जान सकता है। जिस समय सुप्राम की दशा में जीवातमा कारण शरीर अर्थात् प्रकृति के साथ सम्बन्ध करता है, उस समय मन का काम नितान्त बन्द ो जाता है; क्योंकि इन्द्रियों के विषयों को हो मालूम कर सकता है। इन्द्रियाँ आई तिवाली होने से सब वस्तु का जान सकती हैं; क्योंक

जुब तक प्रमाण मौजूद न हो किसी वस्तु का ज्ञान भी नहीं हो सकता। तम का विरोध होने से प्रकाश का ज्ञान होता है त्यीर सर्दी का विरोध हाने से गर्मी का ज्ञान होता है । निदान किसी वस्तु के ज्ञान होने में उसके विपरीत का ज्ञान होना आवश्यक होता है। विना विपरीत के ज्ञान हो हो नहीं सकता। वास्तव में ज्ञान या बुद्धि वहीं काम कर सकती है, जहाँ अनेक प्रकार के पदार्थ हों, परन्तु प्रकृति साम्यावस्था है अर्थात् मुणां की उस अवस्था को जब एक दूसरे के विरुद्ध न हो प्रकृति कहते हैं। अतः मन से प्रकृति परे हैं. परन्तु पुरुष अर्थात् जीवात्मा श्रौर परमात्मा प्रकृति से भी परे हैं श्रोर परमात्मा से परे कोई वस्तु नहीं । यह ज्ञान का अन्तिम मार्ग है । जिस प्रकार उत्तर के सत्य होने पर गणितज्ञ की बुद्धि स्थिर हो जाती है जिस प्रकार सक्योंकि पर न्याय के जाननेवाले का विचार स्थिर हो जाता है, जिस प्रकार अन्तिम उद्देश मार्ग पर पहुँचकर पश्चिक की चाल समाप्त हो जाती है ; इसी प्रकार ब्रह्म की जानकर जीव की सम्पूर्ण शिक जिससे वह जानने का श्रम करता है, पूर्ण होकर समाप्त हो जाता है। ब्रह्म के जानने के पश्चान किसी वस्तु-को जानने की आवश्यकता ही नहीं रहती, सम्पूर्ण इच्छाएँ ब्रह्मज्ञान होने पर रुक जाती हैं। न सम्पत्ति की जरूरत हाती है; क्योंकि सम्पत्ति की आनन्द के विचार से इच्छा होती है। सब आनन्द अपने-अपने मूल स्रोत पर पहुँच जाते हैं; तो न धन की आवश्यकता न संतान की इच्छा और न यश-प्रतिष्ठा प्रभुत्व हो अच्छा मालूम होता है ; क्योंकि संसार में प्रत्येक वस्तु की इन्छ। केवल आनन्द के स्वार्थ से है। यदि आनन्द विचार न हो, तो जगत में कोई इच्छा के योग्य वस्तु ही नहीं। जब सध्य-ज्ञान हा गया, तो पता लग गया कि आनन्द इन पदार्थों में नहीं; किन्तु आनन्द स्त्रोत अन्य है और जब उस आनटद के स्त्रीत पर पहुँच गये, तो फिर किस वस्तु की इच्छा हा सकती है। हि हो है हि हो है कि एक

प्राप्त — जनकादि बहुत से राजा ज्ञानी हुए हैं। उनके पास धन सन्तान आर हुकूमत भी थी और वह ज्ञानी भी थे।

का होना तत्व-झान में विद्या तो ब्रह्म-झान में विद्या है। परन्तु संपत्ति का होना तत्व-झान में विद्या नहीं ; क्योंकि धन का होना इच्छा पर निर्भर नहीं, किन्तु भोग के कारण से होता है। जिसके भोग में धन है, वह वैराग्य वाला होकर भो धनी रह सकता है।

मंत्र-एष मर्वेषु भूतेषु गूढातमा न प्रकाराते। दृश्यते त्वप्रया बुद्धचा सृक्ष्मया सृक्ष्म-दिशिभिः॥ १२॥ ६६॥

शब्दार्थ — एषः=यह परमात्मा जो सबमें व्यापक हाकर नियमानुकूल चला रहा है, जिसको योगी जन मन से प्रत्यन्न करते हैं अर्थान जो शुद्ध मन से जाना जाता है। सर्वपु भूतेषु= सम्पूर्ण जीव तथा सम्पूर्ण तस्व में। गूढ़ात्मा=व्यापक होने से। न=नहीं। प्रकाशते=बुद्धि के बाह्य विषयों में लगे हुए हाने से प्रकट नहीं होता। दृश्यते=देखा जाता है। अप्रया=जिसको बुद्धि प्रत्येक काम में दखल पाने याग्य हो और विषयों की ओर लगी हुई हो। बुद्ध-या=ऐसी बुद्धि से। सूद्मया=सूद्म हो। सूद्म दृशिभः=सूद्म के। देखनेवाले पुरुषों से।

अर्थ — यह परमात्मा जो सब पदार्थों में व्यापक होकर, उनकी नियमों में चला रहा है, वह किसी एक स्थान पर नहीं, उसकी देखने के लिये किसी स्थान पर जाने की आवश्यकता नहीं। सम्पूर्ण पदार्थों में व्यापक होते हुए, बुद्धि के वाह्य विषयें। में लगे होने से प्रकाशित नहीं होता; क्योंकि अल्पज्ञ जीवात्मा की बुद्धि एक और हो काम कर सकती है; जबकि वह बाहर के विषयों में लगी हुई है। तब तक वह भीतर के सूद्म पदार्थ का किस प्रकार देख सकती है। जो मनुष्य यह सममते हैं कि हम परमात्मा का देख ही नहीं सकते ; इसलिये परमात्मा है ही नहीं, उनकी बताया जावे कि परमात्मा देखा जाता है, किससे ? मेघा-बुद्धि से, जो सूदम विचार के योग्य हो और वह बुद्धि सूदम पदार्थ के। देखने योग्य हो। जिस प्रकार पानी में गति करते हुए कीट अथवा अइटम हमें दृष्टि नहीं पड़ते ; परन्तु जिस समय खुदं बीन से देखते हैं, ता मालूम होते लगते हैं। क्या माटो आँखों से हिट न आने के कारण वह सुद्य कोट जे। खुद्बोन के द्वारा देखे जाते हैं, उनकी सत्ता से इनकार करना बुद्धिमानी हैं ? उत्तर स्पष्ट मिलेगा कि अतिरिक्त पागल के कीन मनुष्य उस सत्ता से इनकार कर सकता है। यद्यपि खुर्द्बीन प्रत्येक घर में मौजूद नहीं परन्तु जा ख़र्दबीन में लगाकर देखता है. यदि आँ वों में देश न हा, ता वह सूच्म कोट अवश्य देखता है। इस कारण उस परमात्मा के। सूद्रम दृष्टि अर्थात् धारणा बुद्धि से जान सकते हैं और जिन मनुष्यों की बुद्धि पर काम क्रोध, लीभ, मोह और अहंकार का परदा पड़ा हुआ है, वह उसका नहीं जान सकते और जब तक परदा दूर न है। तब तक उस परदा की दूर करने का यह करना ता निपुण मनुष्यों का काम है, परन्तु अपनी अन्धी आँख से सूर्य की दृष्टि न आने के कारण बजाय आँखें को चिकित्सा कराने के सूर्य का जिसका आँखवाले लोग देख रहे हैं, कह देना कि वह नहीं है, स्वार्थी अज्ञानियों का काम है अथवा जिनको बुद्धि पर आवरण पड़ा हुआ है, उनका काम है। अतएव जा मनुष्य परमात्मा की सत्ता से इनकार करते हैं, वह ता बुद्धिकी आँखें पर विषयें। की इच्छा का परदा पड़ा होने से के।र अधे हैं और जा मनुष्य परमात्मा का किसी एक स्थान पर बैठा हुआ सममकर उसका खाज में जाते हैं, वह भी

परमारमा की सत्ता से ज्ञानभिज्ञ हैं, परमारमा प्रत्येक वस्तु में च्यापक हैं। हिस्सान अह प्रमुख कि । है किसन कई अस्ता स

मंत्र-यच्छेद्वाङ्मनि प्राज्ञस्तयच्छेज्ज्ञान आत्मिन । ज्ञानमारमिन महति नियच्छेत्तयः च्छच्छान्त आत्मिनि ॥ १३ । ६७ ॥

शब्दार्थ — यच्छेत=इन्द्रियों के विषयों से हटाकर। वाक्= वाणो और उससे सम्पूर्ण इन्द्रियाँ। मनसि=ज्ञान इन्द्रियों में। प्राज्ञ:=बुद्धिमान्। तत्=उनके। यच्छेत्=राककर स्थिर करे। आस्मिन=आरंकार में। ज्ञानम्=ज्ञान इन्द्रियों के। ज्ञाने=ज्ञान करनेवाले। आस्मिन=अपने। महति=मन में। यच्छेत्=राककर स्थिर करे। तत्=उस मन के। यच्छेत्=सब और से राककर स्थिर करे। शांतः=शांति देनेवाल, जहाँ पर मन स्थिर हो सकता है। परमात्मान=परमात्मा में।

श्रथे—कर्मेन्द्रियों के। विषयों की श्रार से राककर पहले झानेन्द्रियों के आधीन करे अर्थात् ज्ञान के विरुद्ध कभा काम न करे। पहल देखे तब चले श्रीर पहन जाने तब करे। ज्ञानेन्द्रियों के। श्रहंकार के भीतर रें के श्रथात् जहाँ तक श्रपना श्रधिकार वहीं तक लेने का विचार करें, श्रपने हक से पृथक वस्तु हर लेने का विचार भी न करें। श्रहंकार के। मन के श्रनुकूल काम करने पर उद्यत करे श्रीर मन के। शांत स्वरूप परमात्मा की श्राज्ञा के विरुद्ध काम करने ही न दे। श्रतः जे। बुद्धिमान् मनुष्य इस नियम का पालन करता है, वह उदेश मागे तक पहुँच सकता है श्रीर जे। इसके विरुद्ध काम करता है, वह श्रपने जोवन के। व्यथ नष्ट कर लेता है। कमें सर्वदा ज्ञान के श्रनुकूल हो, ज्ञान सदा श्रपने श्रिवकार सदा कानशन्स का खून करनेवाला या मन के विरुद्ध न है। श्रीर मन

सदा परमात्मा के नियम में चलनेवाली है। । कभो भी मन में वह विचार उत्पन्न न है। कि संसार में कोई मनुष्य बिना अपने कमों के दुःख पा सकता है। जिस्सार कि कि कि कि को कि स्टार

प्रश्न-श्रुति के शब्दों में से ते। यह विदित होता है कि वाणी की मन के आधीन रक्षेत्र मनकी आत्मा के अन्तः करण के ज्ञान के आधीन, अन्तः करण के ज्ञान की महत् अर्थात् बुद्धि के आधीन रक्षे और बुद्धि का शान्तारमा अर्थात् परमारमा में लगाये। तुमने इसके विकद्ध क्यां अर्थ किया ?

उत्तर ज्ञान और बुद्धि देनों एक ही वस्तु के नाम हैं, अतः ऐसा अर्थ करने में पुनक्ति और अन्योन्याश्रय दोष आते हैं, जो ऋषियों को पुस्तक में हो नहीं सकते; क्योंकि दोषों से पुस्तक अप्रमाणित हो जाती है; इस कारण कर्मेन्द्रियों को ज्ञानेन्द्रियों में ज्ञानेन्द्रियों को अहं कार में, अहं कार को मनमें आर मन को परमात्मा के गुणों के चिन्तन में लगाने से सूद्मदर्शी जीवात्मा अन्तःकरण में रहनेवाले परमात्मा को देख सकता है।

## मंत्र-उत्तिष्ठत जायत प्राप्य वरात्रिबोधत । क्षुग्रम्यधाग निशितादुग्त्ययादुर्गम्पथस्तत्कवयो वदन्ति ॥ १४ ॥ ६८ ॥

शब्दार्थ — उत्तिष्ठत=उठो । जायत=जागो ख्रौर खालस्य स्यागो। प्राप्य=प्राप्त करके। वरान्=ब्रह्मविद्या के विद्वान् गुरु को। निबोधत=जानो, ज्ञान प्राप्त करो। जुरस्यधारा=जुरा की धार के ख्रानुकूल तीदण। निशिता=तेज ख्रीर ख्रगस्य। दुरस्ययाः=कठिनता से तरने-योग्य जिसमें पाँव कटने का भय है। दुर्गम्=दुःख से चलने। पथः=मार्ग। तन्=बह ब्रह्मज्ञान का मार्ग। कवयः= ब्रह्मज्ञानी विद्वान् पुरुष। वदन्ति=कहते हैं। तुम्हारी यह अविद्या की निद्रा तुम्हारे लिये। भयानक है, इससे चेतन्य होकर उठी श्रोर छोज करके ब्रह्मज्ञानी, गुरु के पास जाक्रो; क्योंकि जा तक बह ज्ञानी गुरुवन मिले तुम अपनी वास्तविक अवस्था को नहीं जान सकते। जिनको अपनी सत्ता का है ज्ञान न हो, वह अपने हानि-लाभ को नहीं समक सकता श्रीर जिसको हानि लाभ का ही ज्ञान न हो वह किस प्रकार दुःग्वों से मुक्त होकर आनन्द को प्राप्त कर सकता है। यह मार्ग ती इए चुरे की धार से भी अधिक ती इए हैं, जिस पर जलने वालों को एक-एक प्रा पर कटकर गिरने का भय है जिस पर चलना बहुत ही कठिन है। ऐसा ब्रह्मज्ञानी जन बताते हैं। एउट : हार

प्रश्न किसी गुरु के पास जाने की क्या आवश्यकता है ? उत्तर वह मार्ग प्रत्यच् तो है नहीं, जिसको इन्द्रियों से अनुभव कर सकें। जबकि सांसारिक मार्ग भी विना बतानेवाले के नहीं मालूम हो सकता, तो इस सुद्म मार्ग के वास्ते क्या किसो गुरु की आवश्यकता ही नहीं । है ए कि कि कि । एक कि

प्रश्न- मार्ग बतानेवाले की आवश्यकता किसी अज्ञानी के लिये हो सकतो है। हमने तो भूगोल तथा इतिहासादि विद्यायें पढ़ी हैं ; हमको गुरु की क्या आवश्यकता है।

उत्तर- निस्सन्देह आपने जो विद्या पढ़ी है, उनकी प्राप्तिको किसी गुरु की आवश्यकता नहीं ; परन्तु जिस प्रकार यह विद्या आपके। विना गुरु के प्राप्त नहीं हुई; आपने गुरु से ही पड़ी है: ऐसे ही ब्रह्म-ज्ञान की प्राप्ति के लिये जब तक ब्रह्म-ज्ञानी गुरु न

मिले, श्राप उसके विद्वान नहीं हो सकते। प्रश्न जबकि यह मार्ग इतना कठित है कि छुरे की धार से अधिक तीद्रण है, तो हमको क्या आवश्यकता पड़ी है, जो इस पर चलें ? जिस्कार निवाहें आप नित्य दुःख उठाया करं जिस प्रकार

मज़रूर रोज अन्न कमाता है और रोज ही समाप्त कर देता है; चाहे किसान की भाँति अधिक अम करके खेत बोवें और काटकर निवृत्त हो जावं; इस कठिन मागे को पूरा करने से या तो इकतीस नील दश खर्व चालीस अरव वर्षों तक पूर्ण सुख भागें या निश्य हो कोड़े मकोड़े से भो नीच-गति प्राप्त करें।

परन्तु यह तो बहुत कठिन हैं कि इतने बड़े सुख को प्राप्त करें,

उत्तर नास्तव में कठिन है, परन्तु श्रममभन ता नहीं। कठिन काम से श्रज्ञानी डरा करते हैं श्रथवा बलहोन कादर। यदि तुम निकेता जैसे लड़के से भी पाठ लेकर तृष्णा और विषय के स्याग के कठिन अत को धारण करो, सफलता श्रागे उदात है।

मंत्र-अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं तथाऽरसं तित्यमगन्धवद्ययत् । अनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं निचाय्य तं मृत्यु मुखात्ममुज्यते ॥ १५ । ६६ ॥ तन्त्रिकृष्ट नाष्ट्राणम् कन्नान् ।

शब्दार्थ — अशब्दं=जिस आकाश का गुण शब्द है, उससे वह बद्धा पृथक है। अरपर्श=जिस वायु का गुण रपर्श है. उससे भी वह बद्धा पृथक है। अरूपम्=जिस तेज अर्थात् अग्नि का गुण रूप है, उससे भी वह पृथक है। अव्ययम=जन्म-मरण से पृथक्। तथा=ऐसे ही। अरसं=जिस पानी का गुण स्वाद है, उससे भी अलग। च=और। यत्=जो। अनादि=कारण से पृथक्। अनन्त=अगर। महतः=सबसे बड़ा होने के कारण। परम्=अति सूदम है। ध्रुवं=स्थिर एक रस है। निचाध्य=प्राप्त करके अर्थात् ठीक-ठीक जानकर। तम्=उसको। मृत्युकुद्धात्=भीत के मुख से। प्रमुच्यते=छूट जाता है।

अर्थ-जो परमाश्मा न श्राकाश है, जिसके गुण शब्द की

कानों से सुन सकें; न वायु है, जिसके गुगा स्पर्श को स्वचा से बू सकें; न आग है, जिसके गुट रूप को आँखों से देख सकें; वह नाश से पृथक स्वाद-शक्ति जिसके जानने के योग्य है. जो नित्य है, जिसके अनुभव करने में नासिका भी असमर्थ है, क्योंकि वह गंधवाली पृथ्वी से भी परे हैं; वह अनादि है, वह अनन्त है, वह महान् है, अति सुदम है, वह सर्वदा एक रस है वह निर्गति है; उसको जानकर झानी पुरुष भौत के मुख से मुक्त हो जाता है।

प्रश्न-ब्रह्म-ज्ञान से मौत के मुख से कैसे छूट जाता है ? जिस्तर-जन तक अविद्या रहतो है, तब तक अपने को शरीर

जानता है और मौत शरीर का धर्म है, इस कारण अपने को मृत्यु का भोजन सममता है। जब तक नियमानुकूल ब्रह्मज्ञान से पहले आहमा का ज्ञान हो जाता है, तो उसकी यह अविद्या कि मैं शरीर हूँ, दूर हो जाती है और जब शरीर का सम्बन्ध छूटकर आस्मज्ञान हो गया, तब आस्मा को अमृत पाया। जब मैं आत्मा और अमृत प्रवार हा सकता है।

मंत्र-नाचिकेतमुपाख्यानं मृत्युप्रोक्तं शनातेन् नम् । उक्त्वा श्रुत्वा च मेघावी ब्रह्मलोके महीयते ॥ १६ । ७० ॥

शब्दार्थ — नाचिकेतम्=नचिकेता से प्राप्त हुआ। उपाख्यानं=गुरुचेले को बात-बीत की रीति पर । मृत्यु प्रोक्तं=मृत्यु नामो ऋषि का कथन । सनातनम्=जो सनातन से सुनते आये हो । उक्त्वा=करने से । श्रुत्वा=सुनने से । च=और । मेधावा=बुद्धिमान् लोग । ब्रह्मलोके=ब्रह्म-दर्शन के आनन्द में । महीयते=प्रतिष्ठा को प्राप्त करता है ।

अथ—जो यह गुरु शिष्य के प्रश्नोत्तर को विधि पर वर्णन किया हुआ, निवकेता से यमाचार्य का उपदेश है, जो क्रम से प्रत्येक ऋषि से प्रकाशित होने के कारण सनातन है, जो बुद्धिमान इसके। कथा की रीति पर कहेगा अथवा सुनेगा, वह वहादश की महिमा के। प्राप्त कर लेगा अर्थात् उसकी बहाजान हो जावेगा मा प्राप्त प्रश्नाला इस कथा के सुनने से बहाजान हो जावे तो आर साधनों की क्या आवश्यकता है। है पार का काई हुए की

्तर श्रृति में पहले हा मेधावी-बुद्धिका शब्द दिया हुआ है। मेशवी-बुद्धिका एकष, जो इस कथा को कहे या सुनेगा, तो उसके संस्कारों के उत्तम होने से उन्हें अन्तः करण में इस बात का निश्चय हो जावेगा, क्योंकि बिना ज्ञान और मन के मल वित्तेप दे। ष दूर हुए मेधा-बुद्धि प्राप्त नहीं है। सकती। ज्ञ मेधा-बुद्धि प्राप्त हुई, तो उसके सीधे अर्थ यह हैं कि यदि कमो को थी, तो केवल विज्ञान को थी, जिसकी इस कथा ने पूरा कर दिया।

मंत्र-य इसं परसं गुह्य श्रावरेट् ब्रह्म नंसि । प्रयतः श्राद्धकाले वा तदानन्त्याय कल्पत् तदानन्त्याय कल्पत इति ॥ १७ । ७१ ॥

राबदार्थ प्रमम् जो ज्ञानी मनुष्य। इमम् च्यह गुरु शिष्य के प्रश्तात्तर। परमम् जो बहुत ही सूदम परमारमा के सम्बन्ध में हैं। गुह्य जो मूर्व से गुप्त रखने योग्य केवल अधिकारी हा के गुप्त उपदेश करने योग्य हैं। आवयेद् इसके मृल तत्त्व का समक्षाकर सुनावे अर्थात् बह्मज्ञान का उपदेश करे। ब्रह्मससदि जिस समय बह्मज्ञानियों की सभा हो। प्रयतः शारीर, मन, इन्द्रिय के शुद्ध करके और एक और लगाकर। श्राद्धकाले वा=जिस समय विद्वान श्रद्धापूर्वक सेवा के लिये बुलाये गये हो। तत् = वह सुनाना। आनन्त्याय=अनन्त फल, अर्थात् बह्म दशन के। प्रमुक्त करने प्रमुक्त करने होता है, स्वीकार किया जाता है।

अहा-विद्या की बात-चीत के। जो अज्ञानियों से सर्वदा शुप्त रखने

ये। ग्य है, केवल उन मनुष्यों के। जो इसके आधकारी हैं. वैदिक समाज में जहाँ पर मुखं न हों। केवल ब्रह्म-विद्या के अधिकारियों की हो सभा हे। अथवा पूर्ण विद्वान् लोग आद्ध के लिये बुलाए गये हों, शुद्ध होकर मन और इन्द्रियों के। वश में करके सुनावं; ते। उस सुनान का फल यह होता है कि वह अनन्त ब्रह्म के दर्शन करके उसके आनन्द के। प्राप्त करते हैं। पुनर्वार कहना केवल बल्ली के समाप्त होने का चिन्ह है।

प्रश्न-मृद्धों से गुप्त रखना क्यों कहा ?

उत्तर—मूर्ख इसके तस्त्र को तो समक्त ही नहीं सकते, जिससे यह ज्ञान उनके लिये लाभदायक हो । उनका उपदेश करने से ऐसा ही परिणाम है, जैसा कि अ।जफल वेदांत की रि.चा ने उत्पन्न कर दिया है कि उनको ब्रह्म-ज्ञान का कुछ पता नहीं लगा केवल धर्म के व्यवहार बिगाड़ दिये, और कौड़ा पैसे माँगते हुए ब्रह्म बन गये । गृह स्थियों के लिये तो जगत् मिध्या का उपदेश आएम्म हो गया और आप उदासा, वैरागो, संन्यासी कहालाते हुए भूमि (जमोदारियाँ) क्रय करने लगे।

ं १९१न वैदिक समाज या ब्राह्मण समा में सुनने की क्यां विधि बताई। कि कहरू प्रार्थ केंद्र प्राप्त के क्राह्म । ई- प्राप्त

उत्तर - यदि मूर्खों में सुनाते के विधान बताने का इच्छा होता ते। आजकल के कन्फुक्क गुरुओं की भाँति उपदेश कर देते; परन्तु जब विद्वानों के समाज में उपदेश करना है, तो किसा नादान का साहस नहीं हो सकता कि वहाँ उपदेश करें। जिस प्रकार गाँव में खाटा रूपया तो प्रायः चल जाता है, परन्तु सर्गक के सामने खोटा रूपया ले जाते हुए घबराते हैं, क्योंकि चलना तो कठिन है और प्रकड़े जाना सरल दृष्टि आता है। दूसरे यदि काई बात सम्माने में रह गई, तो उम्स समय साक हो जातो है।

अहा-विद्या की वात-चीत स्तिक फितिएतिहैं से सर्वदा गुप्त रहाने

## अथ चतुर्थ वर्ह्धा

मंत्र-गराञ्चि खानि व्यत्णत् स्वयम्भस्त-स्मात् पराङ् पद्यति नान्तरात्मन् । कश्चिद् धीरः प्रत्यगात्मानमेचदावृत्तचक्षुरमृतत्व मिच्छन् ॥ १ । ७२ ॥

शब्दार्थ — पराख्रि=दूसरे बाहर के विषयों की आर । खानि= इन्द्रियाँ नाक, कान, आँख पादि । व्यत्यात्=फैलाता है। स्वयम्भू=यह निश्य रहने वाला जीव, जो अपने आप है; किसी ने उत्पन्न नहीं किया . तम्मात्=इस कार्य से।पराङ्=दूपरों को। पर्यात=देखता है। न=नहीं । अन्तरात्मा=आत्मा में। करिवत्= कोई मुख्य आत्मा । धीरः=योगी । प्रत्यगत्मत्म्=जीवात्मा में व्यापक परमात्मा को । ऐचत्=देखता है। आदृत्तचलुः ज्ञान-इन्द्रयों को बाहर के विषयों से बन्द करके। अमृतत्मं=मुक्ति पद को। इच्छन=चाहता हुआ।

वाली बनी हैं। अतः जागने की अवस्था में जब जीवास्मा इन्द्रियों से काम लेता है, तो इन्द्रियों को बाहर की ओर फैलाता है, जिससे बाहर के विषयों का ज्ञान हो ; क्योंकि इन्द्रियों से जिनका समान्य हो, उन्हींका ज्ञान हो सकता है । आत्मा के भीतर यह इन्द्रियां जा ही नहीं सकती, इस कारण आत्मा के भीतर का ज्ञान जागने की दशा में हो नहीं सकता । अब बाहर केवल प्रकृति के विकारों की उपासना होती है ; जिससे प्रकृति का गुगा परतंत्रता ही जीव में आती है । परतंत्रता दुःख है, अत: जागने की दशा में जीव को दुःख ही अनुभव होता है। ईर्षा, देव, काम, क्रोध, लोभ मोह, अहंकार प्रभृति प्रस्थेक दोष जागने को अवस्था में हो होते हैं ; इस कारण इन्द्रियों का विषयों से सम्बन्ध हो दुःख का कारण है और जब इन्द्रियों का विषयों से निद्रावस्था में सम्बन्ध अलग हो जाता है, तो सम्दर्ण दुःख भाग जाते हैं।

साने की दशा में, न दर्षा होती है न द्वाप, न काम होता है न क्रोध, न लोभ हाता है न माह, यह सब दोष जागने की दशा में इन्द्रियों के विषयों से उत्पन्न होते हैं। जिए कोई ज्ञानी पुरुष इस विचार के। ध्यान में रखका कि इन्द्रियों से जा कुछ अनुभव होता है सब नाशवाला है; इन्द्रियों के। बन्द करके भोतर रहने वाले अमृतात्मा के। देखता है अर्थात् समाधि करके परमात्मा के। जानता है।

के। जानता है। प्राप्त कारण है कि भीतर ही परमारमा के। देखें। जबकि सर्वव्यापक होन से परमारमा बाहर भी है, १

उत्तर वाहर परमारमा प्रकृति में व्यापक है। प्रकृति स्थूल है और परमारमा सूदम है जबांक स्थूल में सूदम प्रिष्ट हो, ते। स्थूल का हो ज्ञान होगा; जैने तिलों में तेल हैं। दे बनेवाले की तिल मालूम होगे, तेल नहां; परंतु जावारमा में प्रकृति जा नहीं सकता, क्यांकि वह जाव से स्थूल है। जीव क भीतर केवल ब्रह्म रह सकते हैं, जो भीव से सूदम हैं। अतः जब आरमा के अन्दर देखते हैं ता ब्रह्म का ज्ञान होता है जैसा कि सुप्रि समाधि श्रीर मुक्ति के समय हैता है।

हैं कि मुक्ति के। इसाग् क्या है है बहुत से लोग ते। मानते हैं कि मुक्ति के।इ बस्तु निहीं। है 1955 कि लिए हैं 155 356

उत्तर—जिन वस्तु का प्रांतिविश्व अर्थात् कोटू हे। उस वस्तु हा अभाव नहीं हो सकता। मुक्ति ते। जिस किसीकी होगी, उसी की होगी। समाधि ये।ग को जा कोई मेहनत सह। करेगा, उसके। मालूम होगी; परन्तु सुष्टि, जो मुक्ति का कोटू है परमास्मा प्रत्येक जीव के। चाहे वह कैसा ही पापी क्यों न हो नित्य दिखा र उपदेश करते हैं कि हे मूर्ख ! जब विषयों से सम्बन्ध करेगा, तब दुख होगा; जैसा कि जागने का दशा में होता है और जब तुम विषयों से अलग रहेगो, तब दुःख भाग जावेंगे, जैसा कि सोने को दशा में होता है।

प्रश्न- किर लाग क्यां विषयां को इच्छा करते हैं ?

उत्तर—बुरी संगति श्रोर ज्ञान की कमी श्रोर श्रास्मिक बल के न होने से परमारमा का निश्चयपूर्वक ज्ञान नहीं होता श्रोर प्राकृतिक विषयों का प्रस्यच देखकर उसमें मनुष्य फॅस जाते हैं जैसा कि श्रगली श्रुति में दिखलाते हैं।

यंत्र-पराचः कामाननुयन्ति वालास्त मृत्यो-र्यन्ति विततस्य पाद्यम् । अथ धीरा अमृतत्वं विदित्वा ध्रुवमध्रुवेष्विहं न प्रार्थयन्त ॥२।७३॥

शब्दार्थ - पराचः = अपने शरीर से बाहर की। कामान् = सुन्दर खियों, धन और सवारी आदि विषयों की कामना के। । अनुयन्ति = चाहते हैं। वालाः = अज्ञानी लोग। ते = वह लोग। मृश्योर्धन्त = वह मृश्यु को प्राप्त करते अर्थान् बार बार जन्म- मरण के चक्कर में फँसते रहते हैं। विततस्य = प्रत्येक जीव के अन्दर फैली हुई। पाश्म = बन्धन के। अथ = इसिलये। धीराः = धीर लोग। अमृतरुं = मोच पद को। विदिश्वा = ज्ञानकर। धूवम = स्थिर रहनेवाले विचार को। अधुवेषु = स्थिर न रहनेवाले शरीर में। इह = इस शरीर में या संसार में। न = नहीं। प्रार्थयन्ते = इच्छा रखते अर्थान् माँगते हैं।

अर्थ - शरीर से बाहर रहनेवाले पदार्थों की इच्छा अज्ञानी लोग करते हैं ; क्योंकि उसका परिणाम सुख नहीं ; किन्तु

उससे दुःख ही उत्पन्न होता है। शरीर से बाहर जो कुछ दीखता है, यह सब प्राकृतिक पदार्थ हैं। प्रकृति में ज्ञान और श्रानन्द दोनों नहीं हैं। बुद्धिमान् इच्छा उस वस्तु की करता है। जो लाभदायक हो। लाभदायक का लच्छा ही यह है कि या तो दोष को दूर करनेवाली हो या न्यूनता को पूरा करनेवाली हो । जीवात्मा में अल्प ज्ञान का द्वाप और आनन्द की न्यूनता है। प्रकृति ज्ञान से शून्य है, इस कारण अल्प विद्या के दोष के। दूर नहीं कर सकती। प्रकृति में आनन्द भी नहीं, इस कारण त्यानन्द को न्यूनता का भा पूरा नहीं कर सकती, जो दोष के। दूर न कर सके और न्यूनता के। पूरा न कर सके। वह किसी दशा में लाभदायक नहीं हो सकती आर जो हानिकारक को इच्छा करें। उसके श्रज्ञानी होने में क्या सन्देह है। इसका परिगाम यह है कि प्रकृति-उपासक लोग बार-बार मृत्यु के। प्राप्त करते हैं । क्योंकि प्राकृतिक सम्बन्ध मृत्यु-रज्जु इस प्रकार फैली हुई है, जैसे तिलों में तेल। इस कारण जो मनुष्य धारणा बुद्धि रखते हैं और जिन्होंने मृत्यु और अमृत में ज्ञान प्राप्त कर लिया है, जो इस बात के। जान गये हैं कि यह संसार नाशवाला है। प्रत्येक वस्तु संसार में पैदा और नाश होती है और जो स्वयं नाश हानेवाला है, तो उसका प्रत्येक पदार्थ नाशवाला हुआ ; अतः उससे पृथक् कोई भी निस्य अथोत सदा स्थिर नहीं रह सकती क्योंकि कार्य मात्र अर्थात् सम्पूर्ण उत्पन्न होनेवालो वस्तु नाशवाली हैं. पर तु कारण अ १य नित्य है जिसका कारण उत्पन्न हे।नेवाला हे। वह उरवन्न होनेवाला कारण हिसा प्रकार भी नाश और उरपत्ति से पृथक् नहीं हो सकता। इस कारण इस संसार में किसी वस्तु की नित्य न देखकर इसकी चीजों से अपने आपकी नित्य होने की इच्छा नहीं करते।

प्रश्न ज्ञात्मा तो हर हालत में नित्य है, यदि वह प्रकृति को इच्छा करे, तो भो उसका नाश न े हा सकता व्यदि आत्मा का जान ले, तो भो नाश नहीं हो सकता ।

उत्तर जिन आस्मा प्रकृति की उपासना करता है, तो उस समय अपने आपको शरीर सममता है, जिससे सदा मृत्यु के भय में रहकर दुःख पाता है और शरीर नाशवाला है इसकी रचाथे निशिद्ति दास की भाँति लगा रहता है, जिससे उसकी स्वतंत्रता और अख प्राप्त नहीं होता और जब अपने की आत्मा अनुभव करता है तो मौत के भय से अभय हो जाता है। उस समय उसको दुःख-मृत्यु का दंधन घवड़ाहट में नहीं डालता। वह जानता है कि मृत्यु से रहित अमृत आत्मा हूँ। यह शरीर किराया-गाड़ी है, इसके नाश होने से मेरी क्या हान है।

मंत्र-येन रूपं रसं गन्धं शब्दान् स्पर्शार्थश्र्य मैथुनान । एतेनैव विज्ञानाति किमत्र परि-िष्यते ॥ एतद्देतत् ॥ ३ । ७४ ॥

शाब्दार्थ - येन=जिससे। रूपम्=रूप की जो आँखों से देखा जाता है। रसम्=स्वाद जो रसना-इन्द्रिय से जाना जाता है। गंधम्=गंध की जो नाक से अनुभव होता है। शब्दान्=शब्द को जो कान से सुना जाता है। रपर्शान्=रपर्श जो खना से जाना जाता है। मंथुनान=मेथुन के। एतत्=इसी से एव=भी। विजान नाति=जानता है। किम्=क्या । अन्न=इस संसार में। परि-शिष्यते=शेष रहता है। एनत्=यह आत्मा । वै=निश्चय करके। तत्=बह है। एक एक किस्

श्रिशे जिसके द्वारा क्ष्प, रस, स्वाद, गंध, शब्द, स्पर्श, मेथुन आदि की जानता है, जिस प्रकार आँख रूप की देखने का शक्ष है; आँख खुलने से ही पदार्थ दोखते हैं, आँखें बन्द

हाने से पदार्थ नहीं दीखते ; परन्तु आंख अपना शक्ति से नहीं देखती। यद सूर्य का प्रकाश न हो, ता त्रांख खुली हाने पर भी नहीं देख सकती। इस कारण देखन का सबब केवल आंख ही नहीं, किन्तु सूर्य भी है। यदि आँख और सूर्य दानों ही और मन का सम्बन्ध श्रांख से नहीं, तो रूप का ज्ञान नहीं हो सकता जैसा कि प्रायः देखते हैं। केर्ड कहता है कि आपने देखा। उत्तर मिलता है कि मेरा ख्याल नहीं था। अतः आल छोर सूर्ण प्रकाशक नहीं, किन्तु मन का सम्बन्ध प्रकाशक है। यदि मन से जीवास्मा का सम्बन्ध न रहे. तो मन एक जड़ बस्तु है, उससे किसी वस्तु का ज्ञान नहीं हो सकता क्योंकि शस्त्र है। जैसे खुद्वीत (सूद्मवाच्चा) से चार्जों की देख सकते हैं, लघु से लघु हिन्द पड़ जाती है. परन्तु खुद्धीन स्वयम् कुछ नहीं देख सकता। यहा दशा मन का है। अतः मन भो प्रकाशक नहीं, किन्तु जाननेवाला जीवास्मा है; परन्तु जीवास्मा विना मनत्रादि शकों के किसी बाह्य पदार्थ रूपादि के। नहीं जान सकता। जिस प्रकार कोटू प्राफर चित्र खींचता है, यदि केमरा प्रादि शस्त्र मौजूद न हां, तो फोटू-ग्राफर कुछ नहीं कर सकता। ऐसे ही जीवास्मा बिना शरीर के कैमरे, मन और इन्दियों के शीशों के किसी बम्तु का प्रतिबम्ब अर्थात् कोटू नहीं ले सकता। इसलिये काटू ग्राफर का काम कैमरा आदि एक दनाने वालाके आधीन है। अतः जिसने यह शरीर का कैमरा मन श्रीर इन्द्रियों के शीशा बनाकर जीवास्मा को दिये है। वही प्रमास्मा इन रूप आदि के इ निने का कारण है। जब उस प्रमाश्मा का जीवास्मा जान जावे. तो फिर श्रीर कोई वस्तु जानने योग्य शेष नहीं रहती। श्रतएव जानने का कारण वह परमात्मा ही है। इसके जानने से सबका ज्ञान हो सकता है। उसके बिना जाने किसी वस्तुका तस्त्र नहीं जाना जाता व वहाय व काम व का जाता जाता है कार

प्रश्न-क्या नास्तक लोग आँख से नहीं देख सकते ? हिल्तर-देख ते। अवश्य सकते हैं, क्योंकि परमास्मा उनकी शक्क दिए हुए है। परन्तु सस्य नहीं जान सकते। यथा एक नास्तिक किंत्यांख में कमल रोग है। अब वह आँख के। तो देख नहीं सकता,

कं आँख में कमल रोग है। श्रव वह श्रीख की तो देख नहीं सकती, श्वेत पदार्थ उसका पीले दृष्टि पड़ते हैं , परन्तु सब पदार्थ वास्तव में श्वेत हैं। आँख पीला दिखलाती है। क्या यह सस्य ज्ञान है ?

प्रश्न - अपनी आँख के। यह शीशे के द्वारा देख लगा। जब आंख पीली हिट पड़ेगी, तो उसकी अपने बीमार होने का ज्ञान हो अविगा और सब बस्तुएँ पाला सालूम होने से वह विचार करेगा कि सब बस्तुएँ तो पोली नहीं हो सकती, अतः मेरी आँख में ही बीमारो है। अस्ति हो हो से किएए कीए कि मिस्स

जिसकी आँख में पीली ऐनक लगी हो उसको कुल वस्तुएँ पीली ही देख पड़तो हैं। उसका निर्धाय किस प्रकार होगा कि आँख के पीली होने से कुल पदार्थ पीले देख पड़ते हैं या ऐनक के पीला होने से। यदि कही ऐनक के उतारने से सब वस्तुएँ पीलो देख पड़ेगी, तो विचार हो जावेगा कि उनके पीला देखने का कारण ऐनक का पीला होना नहीं। उस समय वस्तुओं का पीला होना और आँख का पीला होना नहीं। उस समय वस्तुओं का पीला होना और आँख का पीला होना नाशक का कारण होगा। वस्तुएँ असलो दशा से हिंछ नहीं आ सकतीं; क्योंकि आँख में दोष है। अतः नास्तिक किसी दशा में भी सस्य ज्ञान उत्पन्न नहीं कर सकता। यह पन्न बहुत लम्बा है, इस जगह इस पर विचार नहीं किया जा सकता।

पद्यति। महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धारो न शोचति ॥ ४ । ७५ ॥ शब्दार्थ स्वर्गान्तं=सोने के अन्त में । ज्ञागरितान्त=ज्ञागने के अन्त में । च= और । उभो=दोनां में । येन=जिसके कारण से । अनुपश्यित=देखता है । महान्तम्=सबसे बड़ा और सुद्म । विभुम्=सबव्यापक । अक्षमानम्=आत्मा को । मश्या=ज्ञानकर्। धीरो=धीर पुरुष। न=नहीं। शांचित=शोच में पड़ता है। उन्हर्म

अर्थ सोने के अन्त में अर्थात शातःकाल और जागने के अन्त में अर्थात सार्थकाल और दोनों दशाओं में, जो परमात्मा को देखते हैं, जो ज्ञानी पुरुष दानों काल संध्या में परमात्मा का स्थान करते हैं. वह सबसे सूद्रम अर्थात गुलों से सूद्रम जिसका अन्त पोने में बुद्धि भी रह जाती है, बुद्धि ही सब से धिक जानने की शिक रखती है; परन्तु परमात्मा के जानने में बुद्धि की शिक का भो अन्त हो जाता है, क्यांकि सीमा दो प्रकार से होतो है, एक देश से, दूमरे काल से । वह न्यापक होने के कारण देश का सीमा स बाहर हैं । देश प्रकृति के रजोगुण का नाम है। वह निश्य होने से काल की सोमा से भी बाहर है। काल भी प्रकृति के रजोगुण का नाम है। जब प्रकृति हो उसके एक भाग में है, तो देश काल जो प्रकृति के एक भाग हैं. उसकी किय प्रकार घेर सकते हैं और जो न घेर तो वह सामा किस प्रकार कर सकता है। जा लोग उस प्रमारमा को जान हाते हैं उनको कभी साथ नहीं हो सकता। जन्म प्रमारमा को जान हाते हैं उनको कभी साथ नहीं हो सकता।

प्रसन-प्रमारमा के जातने से शोच किस प्रकार भागसका है?

उत्तर जो लोग परमारमा के। जातते हैं, उनको पूर्ण निश्त्रप्र
होता है कि श्रितिक परमारमा के मृत्यु किसी श्रन्य के हाथ
में नहीं और न उसके नियम के विरुद्ध कोई कष्ट है। दे सकता
है। परमारमा न्याय और द्या के श्रितिरिक कुछ करता ही नहीं।
न्याय और द्या दोनों श्राच्छे हैं; न न्याय बुरा है न द्या;
श्रितः परमारमा जो कुछ करते हैं श्रच्छा करते हैं। जो श्रच्छी

बात हो : उसमें में किसीको दुख और शोच हो ही नहीं सकता। दुख और शोच दुरी बातों में होता है । जब सदा कोई दुरा काम करता है, जो कुछ हमने पाप कम किये हैं, उसके बदले ही हमको दुःख होता है, जिससे हमारे पापों का ऋण कम होता है । गो हम दुख से घडरावें, परन्तु वास्तव में वह हमारे लिये अध्यन्त लाभकारों है; क्यांकि हमारे ही कमों का फल है, जिससे पापों का ऋण कम होता है।

जिससे पापों का ऋण कम होता है।
मंत्र-य इसं सध्वदं वेद आत्मानं जीवमन्तिकात्। ईज्ञान भूतभठयस्य न ततो विजुगुण्सते।
एतद्देवत् ॥ प्रा ७६ ॥

शब्दार्थं - यः=जो मनुष्य अथवा ज्ञानी पुरुष। मध्वदं=कर्म फल भोगनेवाले जीवारमा को । वेद=जानता है । आरमानम्= आरमा को जो जीव में व्यापक है । अंतिकात्=जीव के भातर रहने आर चेतन्य होने से जो उसके पास है । ईशानं=स्वामी है। भूत=भूत काल। भव्यस्य=भवियष्त् काल। न=नहीं। ततः= उस ज्ञान से । विजुगुष्मते=निन्दा को प्राप्त होता है। एतद्दै= निश्चयपूर्वक। तत्=उस ज्ञान का फल है।

निश्चयपूर्वक। तत् उस ज्ञान का फल है।

ज्ञर्थ जो मनुष्य इस अर्थात् कर्म के फल पानेवाले
जीवास्मा को जानता है; जगत् की उत्पत्ति से न तो परमात्मा
को काई लाभ हो सकता है और न प्रकृति को; केवल जगत् में
कर्म का फल भोगनेवाला जीवास्मा है; उस कर्म फल का देनेवाला
परमात्मा जीव में त्यापक है, जो चेतन्य होने से जीव का तटस्थ
ज्ञीर भूत और भविष्यत् का स्वामो है; परमात्मा के ज्ञान को
प्राप्त करके फिर किसी जीव को सीच करना नहीं पड़ता; यही
इस ज्ञान का फल है, जो हे नचिकेता, फर प्रकाशित किया गया
है कि ज्ञानी को कभी पछताना नहीं पड़ता।

मंत्र-यः पूर्वे तपमा जातमद्भयः पूर्वम जायत।
गुहां प्रावश्य तिष्ठनत यो भूते भिढ्यपद्यत्।
एतदेतत्॥ ६ । ७७ ॥

शब्दार्थ यः=जो ज्ञान प्रयन्न-शक्तिवाला जीवास्मा।
पर्ट-सृष्टि के आदि में। तपस = अग्ति से। जातम्=उत्पन्न हुआ।
अद्भयः=प्राणों से। पूर्व=गहले। अजायत=प्रकाशित हुआ। गुहांच्युद्ध में। प्रविश्य=प्रविष्ट होकर। तिष्ठ-तं=रहने ाले के साथ।
यः=जो। भूतो ≔पद्ध भूत के साथ ठ्यापक। ज्यपश्यत=उसी
को अपने आत्मा में ध्यान करता है। एतद्वै=ातश्चय पूर्वक। तत्= उस ज्ञान का फल है।

अथ — जो जीवात्मा सृष्टि के आदि में प्राण को जो तेज से उत्पन्न होता है अपने साथ लेकर प्रकट होता है; क्यों कि विना प्राण जीवात्मा अपनी शिंक का प्रकाशित नहीं कर सकता। जाव वा लज्ज ही यह है, परन्तु उस ज्ञान से काम लेने के लिये शाखां की आवश्यकता है। जिस परमात्मा ने जीवात्मा को अन्तःकरण आदि शस्त्र दिये हैं, जब इस अन्तःकरण आदि शस्त्र दिये हैं, जब इस अन्तःकरण आधि श्रु के साथ जो प्रत्येक भूत में ज्यापक हुए से रहनेवाले को जब देखता है, तब उसकी दशा ऐसो हो जाती है कि वह उस फल को जनका उपर्यक्त अतियों में वर्णन आया है, पा लेता है।

प्रश्न — श्रति में तो श्रद्भ्यः शब्द्, जिसके अर्थ जल के हैं, तुमने इसके अर्था प्राण से कंसे किये ?

उत्तर शतपथादि पुस्तकों से प्रकट है कि जल से प्राण् उत्पन्न होते हैं च्योर प्राणों से जीवास्मा की शक्ति का प्रकाश होता है।

प्रश्त-तप अर्थात् अग्नि से प्राण पैदा होते हैं इसका क्या प्रमाण है ? उत्तर — श्रुति ने स्पष्ट शब्दां में प्रकाशित किया है कि अगिन से जल पैदा होता है। देखो तैत्तिरीयोपनिषद्। उस आस्मा से आकाश उत्पन्न हुआ, आकारा से वायु और वायु से अगिन और अगिन से जल आदि आदि।

श्राम्य से जल त्यादि त्यादि । हार प्रमान प्रमान के कार हो। प्रश्न - त्यास्मा से श्राका में कैसे उत्पन्न हो सकता है ; क्योंकि वह निश्य है है । अस्ति किस्स किस किस हो हिन्स की स्थान

वह निश्य है १ जिस्सा के दो लज्ञाण हैं, एक निकलना और प्रवेश होना जिसके सहारे हो सक । दूसरे शून्य जगत् का होना। यह दोनों बिना आस्मा के प्रकृति को गति (हरकत ) देने के याग्य हो हो नहीं सकते । इन लज्ञाणों को उत्पति के विचार से आकाश उत्पत्ति स्वीकार की गई है।

मंत्र-या प्राण्न सम्भवत्यदितिरैवनामयी।
गुहां प्रविद्य तिष्ठन्ती या भनेभिद्येजायत।
एउद्देनत् ॥ ७ । ७८ ॥

शब्दार्थ - या= ता । प्राणित=प्राणों के रोकने अर्थात् प्राणायाम से । सम्भवति=उत्पन्न होती है । स्रिद्धितः=स्थिर रहनेवाले माँ के स्रानुकूल सुख को इच्छा रहनेवालो । देवतामयी=ब्रह्म के जानने योग्य सूद्म । गुहाम्=उस स्रन्तःकरण स्थित् मन में । प्रविश्य= प्रवेश करके । तिष्ठन्तीम्=स्थिर मेधा बुद्धि को । या=जो धारण बुद्धि । भूतेभिः=प्रकृति शरीर के साथ है । व्यजायत्=उत्पन्न होतो है । एतद्वै=निश्चयपूर्वक । तत्=उस ब्रह्म को जान सकता है।

अथि जो बुद्धि योग के यमादि अंगों से ठीक-ठीक सूरम होकर सुरम ज्ञान को उत्पन्न करनेवाली होती है ; उस अन्तःकरण में रहनेवाली बुद्धि से ही, जो प्रकृति शरोर में आकर हो उत्पन्न होती है ब्रह्म को जान सकते हैं। प्रश्न- क्या बिना प्राकृतिक शरीर के बहाज्ञान नहीं हो सकता ?

उत्तर—जिस प्रकार किसी वस्तु का प्रतिविस्य लेने के लिये कोट्स-प्राफर का कैमरा बनाया जाता है, उस कैमरा में वहा वस्तु होती है, जिसकी तसवीर उतारने में आवश्यकता होतो है कैमरा के बिना चित्र नहीं खींच सकते । शीशा के बिना आँख आर उसमे रहनेवाले सुरमा का नहीं देख सकते । इसी प्रकार प्राकृतिक शरार के बिना ब्रह्मज्ञान नहीं हो सकता।

प्रश्न तो जो लोग शरीर से अचित्य होते हैं ; वह बड़ी भूल करते हैं।

उत्तर— शरीर किराये की गाड़ी है, मार्ग पर जाने के लिये गाड़ी अवश्य होनी चाहिये और मार्ग पर पहुँचने का दशा में गाड़ी का छोड़ना भी अवश्य है। यही गाड़ों की चिनता वह गाड़ी के खामी को हाना चाहिये। किरायेदार को मार्ग पर पहुँचने का विचार होना चाहिए। इस के रण जो मनुष्य खाड़मान है, वह गाड़ों सा अचित होकर आत्मा की चिता करत है।

मंत्र-अरण्यो निहिता जातवेदा गर्भ इव रू भृता गर्भिणीभिः। दिवे दिवे ईड्याजागृत-दिहिविषमद्भिर्मनुष्येभिरगिनः। एतद्वेतत्॥ ८। ७६॥

रहनेवाली यथा रगड़ने से। जातवेदा=श्राम्य । निहितः=भातर रहनेवाली यथा रगड़ने से। जातवेदा=श्राम्य । गभो इव=गर्भ की भारत । सुभृतः=भली प्रकार धारण किया हुआ। गांभेगोभिः= गभिणा क द्वारा। दिवे दिवे=निस्य । इस्यः=प्रशसा करने योग्य है। जागृवाद्भः=जिनकी बुद्धि सतोगुणी दशा में है। हविष्मद्भिः= जो ज्ञानी ईश्वर के ज्ञान ध्यान में लगे हुए हैं। मनुष्येभिः= मनुष्यों से। अग्निः=अग्नि निकलती है। एतद्वेतत्=यही ब्रह्मज्ञान का साधन है।

श्रुण - जिस प्रकार दो लकड़ियां को नीचे उपर स्वकर रगड़ने से श्राम निकल श्राती है। यद्यपि रगड़ने से पहले ल ड़ियों में श्राम मालूम नहीं होती। जैसे गर्भिणी का से बालक देता होता है, यद्यपि उत्पन्न होने से पहले वह दृष्टि नहीं श्राता। इसी प्रकार जो सतोगुणी मनुष्य, जिनकी बुद्धि सूद्म श्रीर शुद्ध है, जिनके कर्म उन्नति को श्रार ले जाते हैं, उनके नित्य प्रति परमात्मा को खुति, प्रार्थना, उपासना करने से उनको ब्रह्मज्ञान हो जाता है।

ब्रह्मज्ञात हो जाता है। प्रश्न-क्या परमात्मा खुशामदी है, जो स्तुति करने से प्रसन्न होता है ?

्र उत्तर स्तुति के अर्थ खुशामद करना नहीं, किन्तु स्तुति के अर्थ उसके ठोक ठोक गुणों को जानकर कहना है। जिसके गुणों को हम जानकर कहते हैं, उससे मन की प्रोति होती है।

= प्राप्तरेत सम् प्रार्थना क्यों करें, क्या जिस वस्तु की हम प्रार्थना करेंगे, वह इसके। दे देंगे ? प्रदिनहीं देंगे, तो प्रार्थना इयर्थ है। इसके के पहाल किए = विकास किए । कि

कृतितर मार्थना के तीन फल हैं, अभिमान का दूर होना, दूसरे इंडट का ज्ञान अर्थात् लाभकारी का ज्ञान, तीसरे लाभकारी वस्तु जिससे प्राप्त होती है, उसका ज्ञान जब तीनों वस्तु प्राप्त होती है, उसका ज्ञान का तीनों वस्तु प्राप्त होती हैं तो प्रार्थना ज्यर्थी है ? उसका ज्ञान का तीनों वस्तु प्राप्त

प्राप्तरता प्रार्थना करने से आभिमान किस प्रकार दूर होता है।

उसको प्राप्त करने का निश्चय न हो, माँगता नहीं । जब उसकी

यह निश्चय हो जावे कि मैं अपनी शक्ति से प्राप्त नहीं कर सकता तब हो माँगता है। जब अपनी शक्ति को न्यूनता का ज्ञान हो गया, तो अभिमान कहाँ रहा निष्ट निर्माण

प्रश्न-उपासना का क्या फल है ?

की जाती है। यथ , सर्दी के लिए पानी की उपासना गर्भी के लिए पानी की उपासना, गर्भी के लिए पानी की उपासना, गर्भी के लिए आग की उपासना के अर्थ ही पास बंठना है। जिसके पास बैठेंगे, उसके गुण अवस्य ही आ जावेंगे। इस कारण आनन्द गुण के ब्रह्म में रहने से आनन्द की इच्छा से ब्रह्म को उपासना को जाती है।

मंत्र-यतद्योदित सूर्ये ऽस्तं यत्र च गच्छति। तं देवाः सर्वेऽपितास्तदु नार्योति कद्यन । एनदेतत् ॥ ६ । १० ॥

शब्दार्थी यत्= जिसके प्रबन्ध से । च=श्रीर । उदेति=उद्य है।ता है। सूर्यः= त्र्य । श्रारतं= श्रस्ता । यत्र= जसके नियम में । च=श्रीर । गच्छित= जाता है। तम= उस परमातमा के। दिशाः= विद्वान् या सूर्याद प्रकाश देनेवाले । सर्व=सब कुछ । अपिताः= उससे प्राप्त करते हैं श्रर्थात् जिसने सब कुछ शक्ति दी है। तदु= उससे । न=नहाँ। श्रत्येत= उसकी श्राज्ञा के विरुद्ध काम कर सकता है। कश्चन=काइ सूर्योद्द देवता था मनुष्य । एतद्वेतत्= निश्चय करके उसकी शक्ति यहा है।

श्रधी जिस परमारमा के नियम से सूर्य उदय होता है, श्रधीत जिस देश में, जिस समय, जिस तारोख को उदय होने का नियम नियत है, उसी समय सूर्य उदय होगा; जिस समय अस्त होगी उस परसारमा ने ही इन सम्पूर्ण देवताओं को शक्त दी है उसीकी शक्ति से

यह काम करते हैं। किसो ज्ञानी मनुष्य में या देवता में यह शकि नहीं कि वह परमात्मा के नियम के। तोड़ सके। अतः यही उसकी शिक्त है कि कोई भी उसके नियम के। तोड़ नहीं सकता। अपने की पापी तो बना सकते हैं अर्थात् उसकी आज्ञा के विरुद्ध कर सकते हैं, परन्तु नियम के विरुद्ध नहीं कर सकते॥ अ

मिल्प्रश्त स्वहुत से साधु, महारमा, बली आदि ऐसे काम करते हैं, जो प्रसेश्वर के नियम के विरुद्ध मालूम होते हैं, जिनको "करामात" के नाम से पुकारते हैं। जैसे मूसा को लाठी साँप बन गई, महस्मद साहब नो वाद के दुकड़े कर दिये आदि आदि ।

उत्तर—परमात्मा के नियम के विरुद्ध कोई नहीं कर सकता। करामात दो प्रकार की बातों का लेकर बन जाती है। एक विद्या को बातें, जिनको साधारण लोग तो जानते नहीं, जब कोई विद्वान साधु ब्राह्मण कर देता है, तो उसका करामाती कहने लगते हैं। प्राचीन समय में जब दियासलाई का चलन नहीं था, प्रायः ब्राह्मण फासफूरस के चावल बना रखते थे। जब आग की जरूरत पड़ती, लकड़ियों में मारती गति से फासफूरस जल उठता। मूखे उनको करामाती कहने लगते। दूसरे गप जो कि अपने आचार्य की प्रतिष्ठा कराने के लिये चेला उड़ाते थे।

मंत्र-यदेवेहतदमुत्रयदमुत्रतदिवह।मृत्योः स मृत्युमाप्ने।ति य इह नानेव प्रयति॥ १० | ८१॥

शब्दार्थ — यत्=जो बहा । इह=इस जन्म में । तत्=वही बहा। श्रमुत्र= श्रगले जन्म में प्रकाश करनेवाला। यत्=जो । श्रमुत्र= श्रगले जन्म में होगा । तत्=वही । श्रमु=श्रमुकूल । इह=इस जन्म में । मृत्योक्ष्मुत्यु से । सः=बह मनुष्य । मृत्युम्=मृत्यु को । क्राएनोति=प्राप्त करता है । यः=जी । इह=श्रास्मा सें । नाना=एक वहीं कि वह परवात्वा में ईताक्रिका में प्रथात-देखता है। क्रिक्शिक्त जैना परमास्मा इस जनमसि है, जैसा ही अगले जन्म में हाइट त्र्याविगा और एक रसे हाने के कारण जैस ि अगते जनम में होगा विसा हो इस जन्मी है। बहा मनुष्य बार्र बार मृत्यु कार प्राप्त करना है, जो इस आसी कि आतर एनाना पदार्थी का देखता है ; क्यांक आत्मा से सूद्म परमारमा के सिवाय को इन्द्रिस्त वस्तु नहीं है ह्योर स्थूल वस्तु सूचना में प्रविष्ट नहीं हो सकती। जो आस्मा में अधिक पदार्थी की देखता है, उसने आत्मा को जाना ही नहीं। वह आत्मा किसी हिशीर पदार्थको समिक हैरहा इहै जिसके भीतर उसे म्बहुत सी अग्तुएँ हरित ह्याती हैं निहीं सी आस्मा में कोई जिन्य पदार्थ अविकर ही नहीं हा सकता िजब किसो दूसरी बस्तु को आत्मा समभा ती यह अविद्या ने घेगा है, उसका वार-वार जनम हाना जला है। ा किस्न समुख्य तो इसाम्यान में यह अर्थ लेते हैं कि जी इस संसार में एक से अधिक वन्तु को जानता है, तुमा आत्मा के भीतर किसानप्रकार अर्थ लेते हो हैं हिड़ोकल , तिड़प ठउनक कि

्रहा है कि वह वाहर की आर देखता है। आत्मा के भातर नहीं। इस कारण यहाँ के अर्थ आत्मा के भीतर से ही हैं।

मित्रहमनिवेदमाद्वरयं हिनेह्यानाम् ६त विचन। मृत्याः सः मृत्युं गच्छ ते य इह नानव पश्यात ॥ ११ ॥ ८३॥ ॥ = हण — विवाह वाह

्राञ्चार्थं - मनमः मन कि द्वारा । एव =हो । इदम् इस त्राप्ता का । त्राप्तव्यं=प्राप्त कर सकते हैं । न = नहीं । इह = इस त्राप्ता के भीतर। ।नाना=एक से त्राधिक । त्रास्त्व=है। कि चन= गकुद्र-भीः। मृत्योःममीकसि । सः≒वह। मनुष्यः। मृध्युप्≠मौतःको । ुशामित=प्राप्ता करता है।। यः=जी वनइह=श्रास्मा के।श्रिन्द्रे। ानाना=एकासे ज्याधिका। एवंसही - पश्यातः देखता है जिल्ह

ाष्ट्र अर्थी नवहन्यरमात्मा मन् ही से जाना जाता है। सिवाय सन के जावारमा और परभारमा के देखने का कोई हे उनहीं। इस ाष्ट्राहमा के अन्दर समिताय पर्यमास्मा के कोई दूसरो बस्तु नहीं। विहासनुह्य अधार-श्रीमीत के दुःख की भाषता है, जो यहाँ ाश्रभीत आस्मा से एक से आधिक विस्तु भी के। दें बता है । नाहर

मान्याप्रश्न निश्चात्वाचे ति। वेते।प्रतिषद् भे सह कहा है कि वह अपरमास्मासन से सनव नहीं किया जाता किन्तु मन उसकी शक्ति से विचार करता है। त्राप कहते हैं मन ही से जाना जाता है। कि एक सन् मेंन की हो। अवस्था हैं। एक सन्विचेपका आरे क्षावरण देव से युक्त मन्त्र दूतरे इत देवों से एहित सन । इन द्वापी से शुक्त सकते । उसके एनहीं जान सकता इन देए से ्रहित मन से वह जाना जाता है ; जेसे ऋष्य और आँख के िस्मा के देखने के लिये दर्शण हो एक साधन है। बिना दर्शण के आखि के सुरमी की नहीं देख सकते हा नह अधिरी साति में द्रेशा से भा नहीं देखा अकता है जब दप्रामली अर्थात साफ ्न हे। या दुर्गा स्थिम न हो जिन्त तेज मिति से हिल रहा हो, या दर्पण पर केरड परदा पड़ा हो, ली उस दशा में द्रपण से भी , आंख आर आँख के सुरमा के। नहीं देख सकते।

मंत्र-अगुष्ठमात्रः पुरुषा मध्य आत्मान निष्ठात । इंडानो भूतभदयस्य न ततो विजुगुप्तते । एतहैतत् ॥ १२ । ८३ ॥ शब्दार्थ-श्रंगुष्ठमात्र-श्रंगुठा के अनुमान और सेहे का

श्राकाश है, जिसम जीव के। ज्ञान है। पुरुषः=

परमारमा। मध्ये=मध्य में। श्राश्मिन=जीवारमा के। तिष्ठित=रहता है। ईशान:=स्वामी, प्रवन्ध में रखनेवाला। भूतभव्यस्य=बीते हुए श्रीर श्रागे का।न=नहीं। ततः=उससे। विजुगुण्सते=निकृष्ट दशा के। पहुँचता है। एतद्वैतत्=ब्रह्म यही है जिसको बाबत प्रश्न किया था।

अर्थ मनुष्य के रोहे में जो एक अँगूठे के समान स्थान है, उस स्थान पर जीवारमा के दर्शन हो सकते हैं। वह परमात्मा, जो कि भूत और भविष्यत् का स्वामी है, जिसको जानने के पश्चात् मनुष्य की फिर ऐसी अवस्था में नहीं जाना पड़ता, जिसमें अपने से घृणा हो, प्रायः मनुष्य को पाप करने के परचात् जब वेग उतर जाता है, तो अपने कर्म से घृणा करता है और अपने मन में अपने निकृष्ट जीवन पर शोक करता है, परन्तु जो मनुष्य परमात्मा के ज्ञान को प्राप्त कर लेते हैं, वह पाप नहीं कर सकते। पाप उसी समय तक हो सकता है, जब तक दण्ड देनेवाली शिक्त की सत्ता निश्चय न हो। जबानी चाहे मानते ही हों अथवा उस दशा में हो सकता है कि परमात्मा को एक देशी जानने के कारण उस स्थान पर मौजूद होने का निश्चय न हो या उस दशा में जबिक किसी सत्ता का विश्वास हो, जो कि पाप करने के परचात् भी हमें बचा सकतो हो।

अस्त के श्रुति से प्रकट है। असे क्ष्मास्मा अँगूठे के बराबर हैं।

रत्तर- जीवाश्मा श्रीर परमाश्मा श्रॅगूठे के बराबर नहीं, क्योंकि श्राश्मा शब्द से ही प्रकट है; किन्तु जिस स्थान पर उसकी देख सकते हैं, वह रोहे का श्राकाश है, श्रॅगूठे के बराबर है h

मंत्र-अंगुष्ठमात्रः पुरुषो ज्योति खाधूमकः। ईज्ञानी भूतभव्यस्य स एवाद्य स उद्दवः। एतद्देतत्॥ १३। ८४॥ शब्दार्थ — झंगुष्ठमात्रः=वह श्रॅगूठे के बराबर स्थान में हिष्ट श्रानेवाला। पुरुषः=जीवातमा या परमात्मा। ज्यातिरिव=ज्ञान के प्रकाश से प्रकाशित। श्राधूमकः=धुएँ से पृथक् शुद्ध। ईशानः= र स्वामी। भूतभड़यस्य=भूत भविष्यत् सम्पूर्ण पदार्थों का। एव श्राच=वहीं श्राज सारे जगत् का स्वामी है। स उरवः=वह सबका स्वामी होगा। एतद्वैतत्=यह वहीं प्रेम है।

्रिश्चर्थ - श्रॅगूठे के बराबर जगह में हिट्स्मानेवाला पुरुष अर्थात् जीवास्मा श्रीर परमारमा ऐसी ज्याति श्रर्थात् प्रकाश है कि जिसका कभी धुत्रां (धूत्र) ढाँप ही नहीं सकता; जिसमें किसी प्रकार का मल नहीं, वही भूत और आनेवाली वस्तुओं का स्वामी है। न ता पहले के ई ऐसी वस्तु हुई है, जिसका वह स्वामी न हो, न आगे कोई ऐसी वस्तु पैदा होगी, जिस पर उसका अधिकार न हो। वहीं सारे जगत् का स्वामी है। बड़े स बड़े राजे महाराजे उसके वारएट मौत का टाल नहीं सकते। नास्तिक से नास्तिक के। भी उसके नियम के सामने शोश भुकाना पड़ता है। स्राज वह संपूर्ण पदार्थों का स्वामी है। केाई भा ऐसा पदार्थ दृष्टिगोचर नहीं हे।ता, जिस पर उसके नियम का प्रभाव न हो। सूर्य, चन्द्र, तारे उसके नियम के ति इनहीं सकते। वायु, श्राग्न, पानी उसके नियम के विरुद्ध चल नहीं सकते। पृथ्वी के बड़े-बड़े याधा अपने भुज बल से उसके वारएट मौत के। नहीं रोक सकते। बड़े-बड़े सानी उसके दर पर अपने कर्मों का फल भोगने की व्यवस्था के लिये मार-मारे फिरते हैं। निदान यह वही बहा है, जे। सम्पूर्ण ब्रह्माएड के। नियम में चला रहा है।

मंत्र-यथोदकं दुर्गे वृष्टं पर्वतेषुविधावति । एवं धर्मान्एथक् पश्यंस्तानेवानुविधावति ॥ १४ | ८५ ॥ शब्दार्थ स्थान जैसे। इत्कं दुर्ग-गद्ध में कुडिनता ने प्रवेश करने से। गद्धा प्रहाड़ियां का ब्रासा हिला कि पर्वतेषु = पहाड़ें। में। विधानति = दोड़ता लाशीत वेगा से बहता है। एवम् इसी प्रकार। धर्मान् = घर्म से। पृथक् = लागा। प्रथम् न्देखता हुला। तानेव = उसीके गुरों के। लानुविधानति = उनके पोले लग जाता है।

अथे - जैसे पहाड़ की । ऊँची इँची चेत्रियां परा जिस पर चढ़ना महा कठिम है, बेरसा हुआ। प्रामी पहाड़ में अवस्तिक लता है यद्यपि और स्थान परोबर्सा है, परनतु प्रपत्ते निचे की छोर चलने वाले स्वभाव के कारण दूसरे पहाड़ों नहीं न िसाफ मैदान में बह निकलता है, इसी प्रकार जा मनुष्य किसी वस्तु के गुणकी उससे अलग देखता है, ता भी बहु उन्हीं धर्मों के पीछे, दौड़ता है। अशय यह है कि धर्म धर्मा का अविनरवर धर्म है। जहाँ धर्म होगा, वहाँ धर्मि अवश्य होगा हुआर जहाँ धर्मी होगा, वहाँ धर्म अवश्य होगा। अचेतन प्रकृति का धमे बन्धन है, चाहे हम प्रकृति के। स्वतंत्रता के विचार से पास लावें के तेए भी वह बाँध देगी जैसा कि उसका धर्म है। बाहे परम स्मा की ज्यासना अज्ञान से ही करें, परन्तु उस मध्यानन्द व्यवस्य मिलगा। विस वस्तु की जो धर्म है वह उससे पृथ्य सहीं है। सकता । इस कार कार कहा पाप है, उसी जियह। संय है जिले पापी न है। उसे भया नहीं होए सकता। विस्त सुण के। इस प्राप्त करना चाहें, इसीके गुणें को उपासनाहकरंक मूंचा शराबी, कवाबी सुरु की समीत से हमका ज्ञानाच्योर सदाचार।नहींप्रिली संकता।। किली के प्रथमक

मंत्र-यथोदकं शुद्ध शुद्धमासिक्तं ताहनेव भवति । एवं मुनेविजानत आत्मः भवति गौतमः ॥ १५ । ८६ ॥

शब्दार्थ - यथा=जैसे । उदकम्=जल । शुद्ध =पित्र वस्तु में

युद्धम् = युद्धः । व्यासिकः = भले अकार्यः सीत्रा हुआः । तार गं= इसी प्रकार काः। इप्त = हो । अवित् = हेग्ला है । प्रतिम् = इसी प्रकार । युने = कम् इचे लिनेवाले काः। । इपित्रान्तः = इग्ली क्षिप्त च काः। । आस्मा = युग्सा । अवित = हेग्ला है । गोत्म (= हे गोत्म क्रिक्त क्रिक्त ) उद्यक्ष हुआ निवकेता । इस्क अकार्य क्षाक्र । क्रिक्त क्रिक्त ।

यथा, शुद्ध जल शुद्ध स्थान पर पहुँचने पर शुद्ध ही होता है, उसमें कहीं सा कार्कर मैलीशामिल नहीं हे। जाता। इनी प्रकार बहुत थे। डा <del>बेक्तने बाले और ज्ञान से युक्त इ</del>द्रिये। के। अपने आधीन रखनेवाले अपने मन, इन्द्रिय और शरीर के दास न बनकर उनसे ठक-ठीक काम लेते हैं। पूर्ण गागी आत्मा हे निवकेता ! शुद्ध हे।ता है। इसके। के।ई मल विचेप स्था और अहंकार जिससे सम्पूर्ण मनुष्य दुःख उठाते हैं, आकर नहीं सताते। यह सब देख एसो समय तक है ते हैं, जब तक मन इन्द्रिय के पीछे लगकर आसा बाहर की और देखता है और उसी प्रकृत से उत्पन्न हुए विषये। में फॅसकर अपने के। मन की दशा में अनुभव करता है। आसमा के तो के इ कद् हो ही नहां सकता क्योंकि वह निश्य है आर प्रकात से सूदम है। निस्य होते स, उसकी नाश का भय नहीं और प्रकृत से सूद्रम होने से प्रकृति का गुण प्रतंत्रता उसमें जा नहीं सकती । प्रतंत्रता अर्थात दुः ख मन में होता है अविद्या से आस्मा उसका अपने में स्वीका कर लेता है। जैसे किमीका मकान कलकता में है और वह जल जाता है। जिस समय उसे खबर होती है, वह ऋहंकार से कहना है कि शोक! मेरा सरणनाश है। गया । यद प उसका कुछ नहीं बिगड़ा। यदि जिस सकान में वह रहता है, उस सकान में हारा लगती, ता कह भी सकते थे कि मरो कुछ हानि हुई ; मुक्ते रहने में कृष्ट हुआ। मकान कलकता में आप लाहौर में किर मकान के जलन से उसे क्या कड़ ? अतः मन शुद्ध होने की दशा में आत्मा बाहर की श्रोर नहीं देखता, क्योंकि उस समय उसे अन्दर का फोटू दृष्टि पड़ता है; और अशुद्ध होने की दशा में श्रंदर से ता कुछ दृष्टि नहीं पड़ता, बाहर से ही देखता है। इस कारण बाहर की श्रीर इन्द्रियों की चलाता हुआ दुःख पाता है। इसिलये निष्काम परीपकार करके मन का शुद्ध करना अयं यथा, मुद्र नल मुद्र भ्यान पर वहुँचने पर। एड्रीक

ाना है । कि इति चौथों बल्ली समाप्तः कि में छह । है कि के बार बाद स वक्त इता

## क्षेत्रक विकास के अथ प्राप्त विक्री । उक्रक ह लाह

इती प्रकार बहुन थे।हेश नेसान र

मंत्र-पुरमेकादशहारम् जस्यावक्रचेतसः। अनुष्ठाय न शोचित विमुक्तरच विमुच्यते। 

शब्दार्थ-पुरम्=पुर जो कुछ भोगने का स्थान हो अर्थात् शरीर । एकादशद्वारम्=जिसके (१ दरवाजे हैं। श्रजस्य=जो किसी कारण से उत्पन्न न हुआ, अर्थात निस्य जीवास्मा। अवक्रचेतसः=जिसका ज्ञान उलटा नहीं। श्रानुष्ठाय=श्रपने धम का ठीक प्रकार पालन करके। न=नहीं। शोचित=शोच करता है। विमुक्तश्च=तीन आश्रमों के तीन प्रकार के ऋग से छुटा हुआ। विमुच्यते=शरीर से भी छूट जाता है। एतद्वैतत्=यही ब्रह्मज्ञान वह जल जाता है। जिस्सासस्य वसे सायर हाती है, मई लतं ।

अर्थ मनुष्य के शरीर के एकादश दरवाजे हैं, दो आबं, दो नासिका, दो कान, मुँह एक, मस्तक में एक, नाभि एक, गुदा एक, उपस्थ इन्द्रिय एक, कुल एकाद्श द्रवाजे हैं। इस ग्यारह दरवाजे वाले नगर में यह जीवात्मा शासन करता है। यदि जीवात्मा का ज्ञान उत्तरा न हो अर्थात अविद्या में तिप्त न हो।

ते। अपने वर्गाश्रम धर्म का ठीक-ठीक करता हुआ शोक नहीं करता ; किन्तु सब प्रकार के ऋगों से मुक्त हो जाता है, तो शरीर के बन्धन से भो मुक्त हो जाता है अर्थात ब्रह्मचर्य आश्रम, गृहस्थाश्रम, बानप्रस्थाश्रम के नियम पूर्वक करने के बाद संन्यास आश्रम के धर्म पालन करके मुक्ति के। प्राप्त कर लेता है। इस शरीर में जिसका ज्ञान मिध्या हो, उसके लिये यही राजधानी कारागार हो जाती है; क्योंकि वह बजाय शरीर, इन्द्रियाँ और मन पर शासन करने के उनके आधीत हो जाता है। ब्रह्मज्ञान का यही फल है। अतः जीवास्मा शरीर का राजधानी बना लेता है। ज्ञानी को इस शरीर से किसी प्रकार की विपत्ति नहीं होती, क्योंकि यह सब इसके आधीन होते हैं श्रीर ज्ञानी के लिये यह शरीर श्रीर इन्द्रियाँ मन सब के सब दुःख देनेवाले हो जाते हैं, क्योंकि उस पर शासन करते हैं। बःत स्पष्ट है कि यदि आदमी घोड़े पर सवार हो और घोड़ा वश में हो, तो मार्ग पर पहुँचा देता है। यद घोड़ा बेवश हो तो पग-पग पर गरने का भय लगा रहता है। प्रकृति की उपासना से जीव का ज्ञान मिथ्या हो जाता है, जिससे अविद्या उत्पन्न होकर वह दुःख उठाता है ; ब्रह्म के ज्ञान से जीव का ज्ञान सीधा होता है, जिससे वह आनन्द भोगता है। कार्य के कि कि

प्रश्न - इस समय तो जो लोग प्रकृति की उपासना करते हैं, वह अधिक सुखो मालूम पड़ते हैं।

उत्तर दूर से ही सुखी मालूम पड़ते हैं, उनसे मिलकर पूछो, तो कभी शान्त नहीं मालूम पड़ेंगे। सम्पूर्ण यूरुप शान्ति की चिन्ता में है, परन्तु प्रकृति उपासना के कारण यूरुप को शान्ति मिल नहीं सकती। लंदन में खियों के मगड़े, फ्रांस के बलवे, रूस के खन्तर्राष्ट्रीय विप्लव, पुतंगाल की बेचैनी बताती है कि वहाँ शांति खीर सुख का नाम नहीं। शरोर से मुक्त प्राप्त होना तो

श्रीलगा रहा । किन्तु वहाँ मनुष्य हो हो श्रितंत्रता प्राप्त होता कठित हैन सामिरिक झावश्य हता का बन्धन ता खूटा नहीं, वह उपग्र के बन्धन में किरत हो लए कि सह कि है निव्य के उतिह

मैत्र-हमःश्चिषद्वसुरन्ति रिक्षमद्वातः विदिषदा-विथिद्वे गणनत् नु । द्वामदृत्वद्वयो मनद्वा गोजा ऋतजा अदि ना ऋतम्बृहत्॥ २। ५८॥

शिव्हार्थ — हंसः = जावारमा एक शरार का छाड़ कर दूसरे शरीर में जानेवाला। शाचपन=शुद्ध परमारमा में रहनेवाला। व्युः शरीर में वसनेवाला। ज्ञानतरित्तसनः = शरीर के मध्य ज्ञाकाश में हिंद ज्ञानेवाला। होता=होम करनेवाला। वेदिषत् = पृथ्वा म रहनेवालाः ज्ञातिथः = जिसके ज्ञाने या शरीर में रहने का कोई तिथि नियत नहीं दुरोणसत् = ज्ञपने शरीर या जाश्रम में रहनेवाला। नृषत् = मानुर्ध शरीर में रहनेवाला। व्यामसत् = ज्ञाकाश में रहनेवाला। नृषत् = मानुर्ध शरीर में रहनेवाला। व्यामसत् = ज्ञाकाश में रहनेवाला। ज्ञाका = पाना में रहनेवाला। ज्ञावा = रवामा विक ज्ञावा = रवामा विक ज्ञावा में रहनेवाला। ज्ञावा = रवामा विक ज्ञावा = रवामा व

अर्थ — यह जीवासा जो एक शरीर को छाड़ कर दूसरे शरीर का जानने बाला है; बाहर को कोई वस्तु भए उसका अपने आधीन नहीं कर सकती, जो सम्पूर्ण शरीरों अर्थात चींदों से लेकर मनुष्य तक में जाने बाला, जिसका दर्शन शरीर के भीतर केवल राहे के आकाश में ही हो सकता है और यहादि कमीं का करने वाला और शरीर की भूमि में रहने बाला जिसकी शरीर में आने जाने की कोई तिथि नियत नहीं, जो किसी मकान में

रहने मुक्त के किये केवल मनुष्य के शारीर में आने वाला मुक्ति से लोडक प्रदेश होने के शरीर में आने वाला किया जान के जान के जान में हिए जान के जान में किया का कि शरीर में आने वाला कि शरीर में जाने वाला, प्रमान के लावा के शरीर में जाने वाला, प्रमान के लियम से अस्पन होने वाला पहाड़ी जनतुत्रां की दशा में इस्पन होने वाला और वास्तव में वह सक विकारों में अलग है। क्यों के यह सव गुण जीव की जपायि होती है और वह आहं का से इनमें हु से स्वा की मानता है और वह आहं का से हिन में हु से स्व की मानता है और वह आहं का से हिन हों जा सकता। जब असको अपने वस्त्र का हान होता है तय सबसे बड़ा बड़ ही उसका असे वस्त्र होता है। सारांश यह कि जान और अज्ञान के कारण वह उसका उसके की अने के दशायें होती हैं। ज्ञान के कारण वह उसम दशा में होता है और अज्ञान के कारण वह उसम दशा में होता है असे अज्ञान के कारण वह सम दशा में होता है उसका है। उसका की अने का दशायें होती हैं। ज्ञान के कारण वह उसम दशा में होता है उसका है। उसका की अने का दशायें होती हैं। ज्ञान के कारण वह सम दशा में होता है उसका है। उसका की कारण वह नीच दशा में होता है। उस का प्रा वह नीच दशा में होता है। उस का प्रा वह नीच दशा में होता है। उस का प्रा वह नीच दशा में होता है। उस का प्रा वह नीच दशा में होता है। उस का प्रा वह नीच दशा में होता है। उस का प्रा वह नीच दशा में होता है। उस का प्र वह नीच दशा में होता है। उस का प्र वह नीच दशा में होता है। उस का प्र वह नीच दशा में होता है। उस का प्र वह नीच दशा में होता है। उस का प्र वह नीच दशा में होता है। उस का प्र वह नीच दशा है। इस का प्र वह नीच दशा में होता है। उस का प्र वह नीच दशा में होता है। उस का प्र वह नीच दशा में होता है। उस का प्र वह नीच होता है। उस का प्र वह नीच होता है। उस का प्र वह नीच होता है। इस का प्र वह नीच होता है

िसंत्र मेड ध्वे प्राणमुत्रयत्यपासं प्रत्यगस्यति । किसी प्राणमुत्रयत्यपासं प्रत्यगस्यति । सध्य वामन्मानीने विश्वे देवा किसीति ॥ ३०। ८६ ॥ अकर किसी अकर के अप्रति कि

शब्दार्थ - अर्ध्वम् अपर ब्रह्माएड अर्थात् सर की खोपड़ो में ।
प्राणम् = प्राणवायु । उन्नयति = खीचता है । ज्ञानम् = अपान वायु
जो विष्ठा की निकालता है । प्रस्थक = पेट में । ज्ञास्यित = फेंकता है ।
सध्ये = माभि जीर मले के मध्य । वामनम् = शुद्धि चिनन उत्तम
गुणीवाला जीवारमा । ज्ञासीनम् = बैठा हुजा है । विश्वे देवा =
जगत् का प्रकाशित करनेवाले देवता ज्ञार्थात् इन्द्रिया । उपार ते =
काम करती हैं । जिल्हा विश्वे प्राणकायु मति करता है अर्थात्

जो मनुष्य प्राण वायु को रोकता है, वह उन्नति करता है, अथवा बल से बाहर की तरफ प्राणों को फेंकता और अपान वायु वल से नीचे को ओर निकालता है और गले और नाभि के मध्य जो रोहे का आकाश है, उसमें रहनेवाले जीवारमा को जो प्रकृति से अधिक गुणवाला है अर्थात प्रकृति सन है, जीवारमा सन् चित्त है और वह सब इन्द्रियों का राजा है। जिस प्रकार सम्पूर्ण प्रजा राजा की आज्ञा का पालन करती है, इसी प्रकार प्राणायाम करनेवाले की सम्पूर्ण इन्द्रियाँ उसकी आज्ञा में रहती हैं और जो मनुष्य प्राणों को जो इन्द्रियाँ के काम के साधन में नहीं, वश में करते हैं, उनकी इन्द्रियाँ वश में नहीं रहतीं।

प्रश्त- प्राणों के रोकने से इन्द्रियों का वशा में होना किस प्रकार स्वीकार किया जावे ? किस के किस

उत्तर - इन्द्रियाँ मन के आधीन होकर काम करती हैं। जिस और मन इन्द्रियों का लगाता है, उसी और इन्द्रियाँ काम करती हैं। लोहू की हरकत से हरकत करता है। यदि लोहू की हरकत न हों, तो मन हरकत नहीं कर सकता और लोहू की हरकत प्राणों की हरकत के कारण है। यदि प्राण हरकत न करें, तो शरोर के अन्दर किसी प्रकार का काम नहीं हो सकता।

प्रश्त प्राणों की हरकत तो सुष्टित में भी जारी रहती है। उस समय मन और इन्द्रियाँ क्यों काम नहीं करती ?

उत्तर मनुष्य का शरीर एक कोटू-प्राफर का कैसरा है, जिस पर चित्र उतरता है। जीर बाहर का शीशा मन है; जिस पर चित्र उतरता है। जीर बाहर का शीशा इन्द्रियाँ हैं। यदि दोनों शोशों के सध्य एक काग़ज का भी परदा लगा दिया जावे, तो चित्र नहीं उतरेगा। सुषुप्ति अवस्था में और इन्द्रियों के सध्य तकीगुण का जाबरण

श्री जाता है, इस कारण इन्द्रियों का काम बन्द हो जाता है; परन्तु कमें इन्द्रियों का काम बन्द नहीं होता, केवल झानः इन्द्रियों का काम बन्द होता है। है । कार कि एक एक हैं।

ा हुश्त-किर यह नियम तो न रहा कि प्राणों के रखने से ही श्रायश्य इन्द्रियाँ कि जावेंगी, क्योंकि इन्द्रियाँ श्रीर प्रकार से भी कि कि सकती हैं जिस्से कि हिंह हिंह है।

जब प्राण हरकत करेंगे। इन्द्रियों की हरकत, प्राणों की हरकत के बिना नहीं हिट पड़ती; परन्तु यह नियम नहीं कि जब प्राणा हरकत करें, तो इन्द्रियों अवश्य ही हरकत करें।

मंत्र-अस्य विस्नित्मानस्य इारीरस्थस्य देहिनः । देहाद् विमुच्यमानस्य किमत्र परिशिष्यते । एतदेतत् ॥ ४ । ९० ॥

शब्दार्थ— अस्य=इसके । विसंसमानस्य=पृथक होने को दशा। शरीरस्थस्य=शरीर में रहनेवाले । देहिनः=जीवास्मा के। देहाद्विमुच्यमानस्य=शरीर से पृथक् होने के समय। किम्=क्या। अत्रव्यक्ष्य । परिशिष्यते=शेष रह जाता है। एतद्वैतत्=यह वही है।

श्रथं—जब यह आसा शरीर को छोड़ देता है; क्योंकि यह शरीर जो संयोग से बना है, इसके परमागुओं का पृथक् पृथक् हो जाना अनिवार्य है, क्योंकि जो वस्तु उत्पन्न होती है, उसकी नाश होना अवश्य है और जब यह शरीर में रहनेवाला जीवारमा शरीर के। त्याग देता है, तो शरीर में कौनसी वस्तु शेष रह जाती है। इस प्रशनका उत्तर ऋषि ने दिया है कि वही जीवारमा है, जो इस शरीर के नहट होने से नहट नहीं होता।

्रिक विप्रश्<del>नार जुल शरीर का नाश हो गया, तो जीव का नयों नहीं</del> हुनाश होता। इक्षणिक हुए हाए हाएड ए ग्रीड की 1839 हुए।

है । इत्तर मनाश के क्यार के कार से एप्रविष्ट हो जाना। सैसे मकान ईंों के संयोग से बना है। मकान का नाश क्या है; ईंटों का अलग-अलग हो जाना। जो वस्तु ज्योग से उत्पन्न होना, वह वियोग से नाशा हो जानेगो ; न्परिन्तु जीनेशमा के परमाणु नहीं, श्रीर न वह र याग से बना है श्रीर न उसका कोई कारण है। जब उसका कोई कारण हो नहीं, तो किसमें शामिल हम जाक। जब किसी कारण में शामिल ही ने ही, तो नाश कैसे कह सकते हैं। हर अश्म बहुतरे लोग यह कहते हैं कि शरीर के नाश होने के के बिना नहीं हरित पहती ; पर्न्यु ईवाताल कर हिं किए

उत्तर—ब्रह्म तो हर बातु के नाश के पश्चात् भी रह जाता है। इस लए शरीर के नाश क पश्चात् ब्रद्ध रहे ही जाता है; इसके सत्य हाने में कोई संदेह नहीं; क्योंकि जो वस्तु पैदा हागी वहीं नाश होगो। जीव श्रीर ब्रह्म दोना नित्य हैं श्रीर दीना शरीर के नाश किश्वात् शेष रहते हैं। अतः दाना हो अर्थ ठाक हैं। कि धंत्र व्यवस्थाणने के नापाने न स्थानि कि वाति क इस न इतरेण ते जीविन्त यहिमन्नत वुग-

अस=यहाँ। परिशिष्यते=शेष रह जीताहै नेव्रमहेर्यन्ति। कीं क्राब्द्धि क्रिन्न्नहीं कि प्राणिन=प्राणों केशकारण । न=नहीं । अपानेन=अपान वायु के कार्या। सर्थः=मर्नवाला यह शरोर त्र्याराजीत से मिला हु या प्राणी। जीवति=जीता है। कर्यन=काइ। इतरेण ⇒प्राण श्रिमानादि से श्रालगी दूसरी वस्तु है। जिससे । ्जीवन्ति=जाते हैं। अयस्मिन्=जिसके अ एता=यह प्रामा श्रीर ित्रायानादि । एपे।श्रिती मसहारे रहते।हैं। सह। है । हि। से इर एडि

। अर्थिन को मनुष्य यह विचार करते हैं कि मनुष्य सापशुस्रों का जीवन प्राणों से नहीं बताते हैं कि कोई पशु प्राणासे नहीं जीवित रहता है और न अवान बायु से जीवन हाता है। किन्तु

जीवन का कारण शाल श्रापान श्रादि से पृथव जीवासा है, जिसके सहारे यह श्रामा-इन्द्रियाँ श्रोर शरोर श्या है न्यातः जीव के कारण से जीवन कहलाता है।श्रामी के कारण नहीं।

प्रश्न - जबिक खाना-पीना आदि प्राणीक धम है और जिन्दा वहीं कहलाते हैं, जिनमें पाचक-शांक तथा गति हो तो प्राणी से तुमको वह उपदेश जी सनातन (देविके मंक्रको नाके कि कि में एउत्तर - प्राच्या तो हर एक उन्पत्तिवालो एक तुन्में हैं। मिन कारण से इर विकार जो सुन्दि की प्रकाशित करनेवाल पाये जाते हैं। परन्तु प्राणा दो प्रकार के हैं। एक सामान्य प्राण जो कुल जगन् में मौजूद हैं,। वृक्षरे विशेष प्राणः जी जीवा स्था में पाये जाते हैं। जिस्से एक प्रकार की चंचलता है। उसमे सामान्य श्रिमा हाते हैं। जिसमें तीन शकार की हरकत होती है, उसमें विशेष प्रामाहोते हैं। इस हर कता हो दो प्रकार से विशामित किया जाता है। एक चैतन्य इच्छा करनेवाला है दूसरा प्रबंधक इच्छा रखनेवाला चेतन्य का चिह्न है। करना न करना, उलटा करना इम इच्छावाले शरीर में पाचन शक्ति रहा और ज्ञान जोंक जीवन के चिह्न पार्थ जाते हैं, मीजव है, जिनमें कि सामान्य हर्ष से प्रवन्ध करने की चेतनता मोजूर होती है। उसमें पाचन शक्ति हो होती है, परन्तु उसमें ज्ञान तथा । सा मही होती है। वयोकि जीवन का मुख्य तत्त्वज्ञान तथा उचा है।। यह दोनों जीव न कारण है अर्थात जीवन का कारण जीव है। है ।

स्वातनस्य यथा च स्वाप्ता प्राप्य आत्मा भवति गीतप्र। ६। ६२॥ ॥ ६३। ७

र्क जिल्हार्थ हिन्त=दया के यांग्य नाचकेता । ते=तुभको । इदप्= मीजूदा विषय के अनुकूल जिल्हामम्बद्धाममक्त्रताहूँ अर्थात् उपदेश

करता हूँ। गुहां=जो गुष्त भेद है। ब्रह्म=वेद से प्रकाशित हुआ। सनातनम्=जो सदा से है। यथा=जैसे। मर्गां=मौत को। प्राप्य= प्राप्त करके । आस्मा=जीवास्मा श्वित=होता है । गौतमः=गौतम के कत में उसम्ब हुआ। नचिकेता । निमाना निमन नहर

अध्य चमाचार कहते हैं कि द्या के योग्य नचिकेता ! मैं तुमको वह उपदेश जो सनातन से बेद ने इस बारे में कहा है कि जीवारमा मरने के पश्चात् क्या होता है, बताऊँगा। यद्यपि यह विद्या प्रत्यज्ञ नहीं, जिसको सब लोग जान सकें। जो कि गुप्त भेद है, जिसको आत्म विद्या के जाननेवाले योगी ही जान सकते हैं, सब को पहुँच नहीं ; क्योंकि जो जीवास्मा के स्वरूप के। जान जाते हैं, बही इस बात का जान सकते हैं कि इस शरीर से निकलने के पश्चात् जीव कहाँ जाता है। जिनका ज्ञान नहीं कि जीवासा क्या वस्तु है, द्रव्य है या गुण है, संयोग है, या श्रमु-गतिवाल है या निर्गति निश्य है, या अनिस्य स्वभाव से मुक्त ; सारांश यह कि आश्म-शिद्या से शून्य मनुष्यों क लिये एक गुष्त भेद है।

प्रश्न-निवकेता पर क्या श्रापत्ति पड़ी थी ; जिसके कारण यमाचार्य ने उसे द्या के योग्य स्वीकार किया।

उत्तर प्रथम तो नचिकेता के पिता ने इसको मृत्यु को देने को कहा था : दूसरे वह ऐसी विद्या को जानने का इच्छुक था, जिसका मिलना बहुत ही कठिन था। छोटो आयु में इस कठिनता से पूरो होनेवालो इच्छा का पैदा हो जाना, क्या कम आपत्ति थी।

मंत्र-योनिमन्ये प्रपद्यन्ते अरीरत्वाय दोहनः। स्थाणुमन्येऽनुसंयन्ति यथाकर्म यथाश्चनम्।। ॥ १३ । ३ ॥ एतिए तिहस

का शब्दार्थ योनिम्=दूसरे शरीर को। अन्ये=जिन लोगों ने ब्रह्मज्ञान प्राप्त नहीं किया। प्रपद्मन्ते=प्राप्त करते हैं अर्थात् दूसरे शरीर में चले जाते हैं। शरीरत्वाय=कर्मों का फल बागने या आगे के वास्ते कम करने का, जा शरीर मिलता है, उसके लिये। हैहिन =जीवास्मा। स्थागुम्=चंचलता रहित। अन्ये=कोड महा-पापी मनुष्य। अनुनंयान्त=प्राप्त करते हैं। यथा=जैसा कि उनका। कम=कर्म होता है, जैसा कि। श्रुतम्=जैसा कि संस्कार से उत्पन्न ज्ञान होता है।

शरीर में बहा ज्ञान हो जाता है, उनका सरने के पश्चात् जा दशा होती है, उसका जिक्र ता हो चुका है, शेष वह लोग जिन्हाने मनुष्य का शरीर पाकर भी बहा-ज्ञान आप्त नहीं किया, या ता पुनः मनुष्य का शरीर या पशु-पत्ती आदि का जन्म लेते हैं क्रिश्र को सबसे नीच कर्मवाले जीव हैं. वह ऐसा यानियों की प्राप्त करते हैं, उहाँ वह स्थागु रूप होते हैं। निदान जैसा कर्म प्राप्त करते हैं, उहाँ वह स्थागु रूप होते हैं। निदान जैसा कर्म

प्रश्त- स्थागु का श्रर्थ श्रान्य टोकाकार वृत्तादि की यानि करते हैं ; तुमने स्थागु रूप क्यों माना ?

उत्तर—कनाड्याद महिष वृत्तों को शरीर नहीं मानते, यथा प्रशस्तपाद भाष्य से विदत होता है कि वह वृत्तों के। विषय मानते हैं और मिट्टी पत्थर की भाँति वर्णन करते हैं और श्रुति शरीर की पूर्वर्थ वर्णन करती है। इस कारण वह अर्थ सत्य नहीं हो सकता।

प्रश्न- यदि कणादि ने वृद्धों का विषय ग्वीकार कर लिया, तो मनु ने स्पष्ट शब्दों में स्थावर योनि अर्थात् वृद्ध बताया है।

उत्तर को अथ स्थासु का है. वही स्थावर का है। यदि कोई हठ से भी कहे कि वृत्त यानि ही है, तो वेद ने स्पष्ट शब्दों में दिखाया है कि सुष्टि दो प्रकार को है। एक भोगनेवालो, दूसरी भोग योनि, जिसमें जीव है, वह चैतन्य सुष्टि भोगता श्रर्थात् से।गनेवाली कहातो है। जिसमें जीव नहा वह भोग सृष्टि है ो खाने के लिये बनी है। इसीको स्थावर श्रीर जगम को ही जड़ श्रीर चैतन्य के नाम से पुकारा गया है। इससे किसीको क्या इनकार हो सकता है; क्योंकि शाकादि ही खाने के हेतु बनाये गये हैं। इसी विचार से कापल ने कहा है कि जिसमें चैतन्यता नहीं है, वहीं भोग-सृष्ट कहलाती है।

प्रश्त चिंद वृत्ता ये। ति साना जावे, तो क्या दोष आवेगा ?

उत्तर प्रथम तो वृत्त में चैतन्य के लत्त्रण इच्छा के। सिद्ध करना होगा कि वह कर्म-ये। नि है या भोग ये। नि या उभय ये। नि। तीसरे यह बताना होगा कि वह किस अवस्था में है। चोथे खाने के लिये सृष्टि वृत्तों से पृथक् के। सिद्ध करनी होगी। पंचम इसका उत्तर देना पड़िंगा कि दुःख आदि समवाय संस्वंध में या पर सम्बन्ध, निदान इस असत्य सिद्धान्त में इतने दोष हैं कि जिसक बहस (विचार यहाँ नहीं कर मकते।

मंत्र-य एव सुभेषु जागित कामं कामं पुरुषो निर्भिमाणः । तदेव शुक्रं तद्बह्म तदेवामृतः पुच्यते। तिम्हिल्लोकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्याति कद्वन । एत्दै तत् ॥ ८। ६४॥

हुत्रा में। जागर्ति=जागता है। कामम्=प्रत्येक व्यर्थ का पूरा करने के वास्ते । पुरुषः=सर्वव्यापक परमास्मा । निमिमारः=सब जा त् के। बनाता हुत्रा। तदेव=वही। शुक्रम्=जगत् का रचने वाला बोज है। तदेव=वही सबसे यहा अर्थात् बहा है। शुक्रम्= वही। श्रमृतम्=नाशरहित। इन्द्रयते=कहा जाता है। तस्मिन् उम बहा में। लोकाः=सूर्यादि लोक। श्राधिताः=उसके ठहरे हुए। सर्वे=सम् । तदु=उसके ियम। न=नहीं। श्रत्येति=उल्लंबन कर सकता है। कश्चन=कोई भो। एतद्वैतत्=जिस बहा के। तुने पूछा है। वह यहो है। एक संस्थान

गण्यर्थ — वह सर्व अन्तर्यामी परमास्मा, जो सम्पूर्ण जीवों की सोने की दशा में भी जागता हुआ उनकी रचा करता है; किन्तु उनका किसी बस्तु की जरूरत नहीं; तो भी जीवों की जरूरतों के अनुकूल प्रत्येक वस्तु उरम्ब करता है। इस पर भी जीव उसकी ष्ट्राज्ञा का पालन नहीं करते छोर बहुत से काम उसके विरुद्ध करते हैं, तो भी उन पर से वह दया का हाथ नहीं हटाता और सुषुप्ति देकर उनके। सुख देता है। सब जनन का रचनेवाला है, वही सबसे बड़ा है। वह मुक्त स्वरूप है वह अमृत है, जिसका पीकर मनुष्य अमर हाते हैं। जो मनुष्य उसके नियमों के अनुकू लिप्चलते हैं, विह मुक्तिका सुख प्राप्त करते हैं। उसके सहार सूर्य, चन्द्र, भूमि आदि संपूर्ण लोक बसते हैं। उसने को एक दूसरे में जाकर्षण शक्ति पैदा कर दी है, उसीसे बँधे हुए सम्भूगों लोक आकाश में ठहरे हैं। जिस प्रकार श्रादमी का फ़ेंका हुआ पत्थर, जब तक शक्ति साथ रहतो है तब तक त्राक।श में अपर की त्रार जाता है, जहाँ शकि समाप्त ही गई नाचे की ग्रांर गिरता है। ऐसे हो प्रत्येक लोक उसको दी हुई शक्ति से गति कर रहा है। कोई भी लोक उसके नियम की नहीं तोड़ सकता सवानियम पूर्वक गति कर रहे हैं। इसी नियम के कारण द्योतिष पता सकता है कि सहस्र वर्ष के बाद अमुक तिथि को पहण होगा और वह होता है। जिस ब्रह्म के सम्बन्ध में निच केता तूने प्रश्न किया था वह ब्रह्म यही है।

प्रश्न — इस श्रांत में ते। यह बताया है कि कोई भी परमात्मा के नियम का ताड़ नहीं सकता; परन्तु हम देखते हैं कि मनुष्य रात्री दिन पाप करते हैं ; जिससे साक जाहिर है कि यदि परमास्मा के नियम के विरुद्ध न किया जाया, ता वह पाप कहला ही नहीं कना। फिर श्रति का कहना किस प्रकार सत्य हो सकता है?

उत्तर- एक परमारमा के नियम में, दूसरे परमारमा की श्राज्ञा। परमारमा के नियम के। के। जनहीं तोड़ सकता। यथा परमारमा का नियम है कि आँख में देखें, कान से छुनें नाक से रेखें। के। इं नाक से छुने नहीं सकता, कान से देख नहीं सकता, आंत से देख नहीं सकता, आंत से देख नहीं सकता, आंत से देख नहीं सकता। परमारमा का नियम है कि आग उपर को आर चले, के। ई मनुष्य आग की लपट नोचें का आंर नहीं चला सकता। सूर्य चन्द्रमा का पारवतन नहीं कर सकता। यथा शीत काल में सांत्र बड़ी और दिवस छोटा है, काड़ दिन कें। बड़ा और रात का छोटी नहीं कर सकता। जब पछ्वा चलती है, इसके। पुरवा नहीं कर सकता। निदान परमारमा के नियमा के बोड़न में काड़ समर्थ नहीं, आजा ताड़ने में देख मिलता है। आजान कुल कम करने या न करने में जाब स्वतन्त्र है। यहि आजानकुल कम करने या न करने में जाब स्वतन्त्र है। यहि आजानकुल कम करते हैं, तो छुख प्राप्त होता है, यांद नहीं करते सो दुःख पाते हैं।

क प्रश्न- देश्वर जीवों को ह्याज्ञाः मानने में लाचार क्यों नहीं करता १ एक विकास कि साम कि सम्बन्ध के

उत्तर-श्राह्म के मानने, न मानने में जीवें की ही लाम हानि है। इस कारण इसमें छल जाव स्वतन्त्र हैं। ईश्वर के स्याय और दया इस बात के। जिसमें वह स्वतन्त्र हें लावार करना श्रान्याय ख्याल करते हैं।

मंत्र-अग्निर्यथैको भुवनं प्रचिष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव । एकस्तथा सर्वभूतान्तगरमा रूपंरूपं प्रतिरूपो बहुश्च ॥ ६ । ६५ ॥ प्रदार्थ — अश्विः = अगि। यथा = जैसे। एकः = एक है। सुवनम् = इस्पन्न हुई, संयोग वस्तु आँ में। प्रविष्ट = प्रवेश होकर। रूपंरूपम् = प्रस्येक रूप के साथ। प्रातरूप = उस ही रूपवाली। वभूव = होती है। एकः = एक। तथा = ऐसे ही। सबभूतान्तरारमा = सम्पूर्ण वस्तु भों के अन्दर व्यापक हानेवाला आस्मा है। अर्थान्= इस। रूपरूपम् = प्रस्थेक रूप के साथ। प्रतिरूपः = उस ही रूपवाला है। बाहिश्व = और सब रूपों के बाहर भी है।

मौजूद है ज्योर जिस जाकार प्रत्येक वस्तु के भीतर एक ही ज्यान मौजूद है ज्यार जिस जाकार की वस्तु है, उसी ज्याकार की साल्म होती है. क्योंकि ज्यान का ज्ञपना कोई जाकार नहीं। प्रत्येक ज्याकार में जो रूप टिंड्ट पड़ता है, वह ज्यान के भीतर होने का प्रनाण देता है, ज्ञाकार से रहित ज्यान प्रत्येक ज्याकार को प्रकाशित न करनेवाली है। प्रत्येक वस्तु में व्यापक होनेवाला परमात्मा जिससे रहित कोई वस्तु ही नहीं, जो मुद्रमं से सूदम में भी विद्यमान है; संयोग वस्तु से ज्ञ्रसंयोग वस्तु ज्ञीर ज्ञाकाश सूदम है। ज्ञतः प्रत्येक संयोग वस्तु में ज्ञाकाश विद्यमान है, कोई संयोग वस्तु नहीं, जिसमें ज्ञाकाश न हो। जिसमें ज्ञाकाश है, वह संयोग वस्तु है, ज्ञसंयोग वस्तु नहीं।

परमास्मा असंयोग वस्तु और आकाश में भी अति सूदम
है. इस कारण वह सूदम से सूदम वस्तु अर्थात् गुण के भीतर्
भी विद्यमान है। जिस प्रकार परमाणु में आकाश नहां रहें
सकता; परन्तु उसके गुण विद्यमान होते हैं और जहाँ गुण
हां, वहाँ परमास्मा विद्यमान होगा। यह आवश्यक नहीं कि जहाँ
आकाश हो वही परमास्मा हो। किन्तु वह ऐस परमाणुओं में
भी जिनमें आकाश नहीं रह सकता, विद्यमान है आर वाहर भी
है। परमास्मा प्रश्येक वस्तु के भीतर हो होता तो वस्तुएँ परमास्मा
से बड़ी होती; क्योंकि छाटी वस्तु के बड़ी वस्तु भीतर हो सकती

है। त्रातः वह प्रत्येक वस्तु के बाहर भी है, वह सबकी त्रोर है, उसकी त्रोर कोई नहीं त्र्यात् वह सब के भीतर बाहर है। हार का का के स्टब्स्टिंग का का स्टब्स्टिंग

मंत्र-वायुर्यथेको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रति-रूपो बभूव। एकस्तथा सर्वभूतान्तराहमा रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिदच॥ १०। ६६॥

शब्दार्थ — वायुः=जिसमें उठाकर चलने की शक्ति है। यथा= जैसे। एकः=एक ही। अवनम्=उत्पन्न होनवाली वस्तुओं में। प्रविष्ठः=प्रवेश करके। रूप रूपम्=प्रत्येक रूप के साथ। प्रतिरूपः= वैसे ही रूपवाली। वभूव=होती है। एकः=एक। तथा=ऐसे ही। सर्वभूतान्तरात्मा=सम्पूर्ण जीवों में रहनेवाला आत्मा। रूपं रूपम्= प्रत्येक रूप के साथ प्रतिरूपः=उसही रूपवाला होता है। बहिश्च=बाहर भी है।

अथे प्रत्येक संयुक्त वस्तु में हवा प्रवेश करके उस ही आकार की मालूम होती है; क्योंकि वायु का कोई आकार नहीं। वह जिस प्रकार को वस्तु में रहती है, वैसा ही उसका आकार होता है। यदि म्कान आयताकार है, तो उसमें रहनेवाली वायु भी उस ही आकार को होगी। यदि मकान वगचेत्र है, ते। वायु भी वैसी ही होगी। यदि मकान गोल है, तो वायु भी गोल होगी। जैसे वायु प्रत्येक वस्तु के साथ उसही आकारवाली मालूम होता है; आत्मा परमात्मा की भी यहा दशा है कि वह जिस बग्तु में रहते हैं, उसही शक्त में रहते हैं; क्योंकि उनकी अपनी कोई शक्त नहीं। यदि वस्तु के भीतर ही होते, ते। उसी आकार बाला कह सकते थे; परन्तु वह हवा प्रत्येक वस्तु से बाहर भी है, ऐसे ही आत्मा भी इस जगत के भीतर बाहर होने से जगत के आतर वाहर होने से जगत के आतरवाला नहीं कहला सकता।

प्रश्न-परमात्मा प्रत्येक वम्तु के भीतर तो कहा जा स हता है; परन्तु बाहर कैसे मान सकते हैं।

उत्तर —यदि परमाश्मा जगत् के भीतर ही हो, तो वह मबसे बड़ा बहा नहीं कहला सकता और न परमाश्मा; क्यों कि व्यापक और व्याप्य में यहा अन्तर होता है। व्याप्य सदा वस्तु के भातर हो होता है, जैसे लोहे के टाँके में पानी मौजूद हो, व्यापक वह है, जो भातर बाहर सब और हा जैसे लोहे के बरतन में आग वह भीतर बाहर दानों और हागी। यदि आग दोनों और नहा, ता बरतन बाहर से कूने में गरम नहा।

प्रश्न—लोहे के बरतन से बाहर तो आकाश रहता है, इस कारण आग भीतर बाहर दानों आर रह सकती है; परन्तु आकाश के बाहर क्या वस्तु है, जिसके भीतर रहने से परमारमा के आकाश में व्यापक अर्थात् आकाश के भीतर बाहर रहने-वाला स्वीकार किया जावे।

उत्तर—जो बरतन होगा वह बरतन में रहनेवाली वस्तु से बड़ा मानना पड़ेगा। लोहे के बरतन का प्रवेश स्थान आकाश है, अत्यव आकाश लाहे के बरतन से बड़ा है; परन्तु परमात्मा आकाश से भा बड़ा है, इसलिये यह आकाश से बाइर भा होगा; जिस प्रकार बरतन के भीतर बाहर दोनों और आकाश है। यदि कहा जावे कि आकाश किसके भीतर है; तो सब वस्तुओं के भीतर बाहर कहेंगे। यदि कोई कहे कि वस्तुओं से बाहर आकाश किसमें रहता है। यदि कहों कि अपने में, तो यह उत्तर परमात्मा के लिये भी जो आकाश के बाहर है, दिया जा सकता है; परन्तु इनमें आत्माश्रय दोष है, क्योंकि आप हो वह ज्यापक और ज्याप्य होता है; लेकिन ज्यापक का ज्याप्य से छोटा होना उचित है और एक छोटा बड़ा दोनों नहीं हो सकते। इस कारण ज्यापक और ज्यापक ज्यापक और ज्यापक और ज्यापक ज्यापक

बड़ा है, इस कारण सब उसके अन्दर हैं। वह सबसे सूच्म होने के कारण सब के अन्दर है। न कोई उससे सूच्म है और न काड बड़ा है, जिसके अन्दर वह हो।

मंत्र-सूर्यो यथा सर्वलोकस्य चक्षुने लिएयते चाक्षुवैशीद्यादाषेः।एकस्तया सर्वभृतान्तरातमा न लिएयते लोग दुःखन बाह्यः॥ ११ । ६७॥

शहदार्थ सूर्यः=सूर्य । यथा=जैसे । सबलोकस्य=सब संसार का। चन्नः नेत्रा न=नहां। लिखते=हाता है। चन्नुषः=ग्रांखां के। बाह्यः=बाहरी । दाषैः=दाषां से अर्थात् जो दोष नेत्रां में हाते हैं, बह सूर्य में नहीं आ सकते। एकः=एक। तथा=तैसे ही। सर्वभूतान्तरात्मा=सब दुनियाँ के जोवों में रहनेवाला जीवात्मा। न=नहीं। लिखते=पँसता है। लोब दुःखेन=दुनियाँ के दुखां से। बाह्यः=बाहर है।

त्यापक है, कोई वस्तु उससे खाली नहीं, तो उस समय यह शंका उत्पन्न हुई कि क्या वह विष्ठा आदि अपित्र वस्तुओं में भी वद्यमान है या नहीं। यदि है, तो क्या उसके। दुर्गन्धादि से कृष्ट न होता होगा। हम एकदम दुर्गन्ध-युक्त वस्तु के पास जाने से घवरा जाते हैं। वह इन अपित्र और दुर्गन्ध-युक्त वस्तु को में किस प्रकार रहता होगा। इसके उत्तर में बताया कि । स प्रकार सूर्य सम्पूर्ण जगत की आँख अथित देखने का कारण है; परन्तु आँखों का महायक होने पर भी जो बीमारी आदि दोप आँख में हाते हैं, वह सूर्य में नहीं आते। इस प्रकार परमात्मा स्व जगत में विद्यमान हैं; परन्तु संसार के दुःखों से लिप्त नहीं होता है और जो खुळ कंसार में दोष है, वह स्थूल हैं। अतः स्थूल वस्तु सूर्य से बाहर रह सकता है, भातर

प्रवेश नहीं कर सकती। जब भीतर प्रविष्ट न हो, तो क्या हा। त हो सकतो है। निम्संदेंह परमात्मा हर बुरी से बुरी वस्तु में भी सवव्यापक होने से विद्यमान है ; परन्तु इस नियम के कारण कि स्थूल बस्तु में सूद्म के गुण जा सकते हैं; क्योंकि गुण श्रीर गुणी का समवाय सम्बन्ध है, जहाँ गुणी जावेगा, वहाँ गुमा जावे । कोई गुमा अपने गुमो को छोड़कर जा नहीं सकता । यह नियम है कि म्थूल द्रव्य सूद्म द्रव्य में प्रविष्ट नहीं कर सकता। अतः उसके गुण भी वहाँ नहीं जा सकते। पानी में आग प्रवेश करके पानी का गरम कर सकती है ; परन्तु आग में पानो प्रवेश करके आग के। ठंढा नहीं कर सकता। इसी प्रकार पृथ्वी आदि स्थूल वस्तु के गुण परमात्मा के भातर नहीं जा सकते और न स्थूल पद थे का प्रभाव सूदम पर हाता है। इस्रालय सम्पूर जगत के भ तर रहता हुआ भी परमारनी

जगत के दुः वों से युक्त नहीं हो मकता। मंत्र-एको वृद्या स्वभूतान्तगत्मा एकं रूपं बहुचा थः व रोति । तमात्मत्यं येऽनुपर्यति धीरास्तेषां सुखं शादवत नते पाम ॥ १२। ६८॥

्र शब्दार्थ – एकः=बंद्द परमात्सा एक है। वश्रा=व्यापक है। सर्वभूतान्तरात्मा=सत्र बातुत्रां में रहने वाला अथोत व्यापक है। एकम्=एक जगत के कारण । रूपम्=रूप के।। इहुना=बहुत प्रकार से । यः=जो । करोति=करता है । तम्=उस । आत्मस्थम्=आत्मा में रहनवाले के। यः=जी। श्रानुपश्यन्ति=श्रानुभव करते या भीतर देखते हैं। धाराः=जीवास्मा, बुद्धिमान् पुरुष । तेषाम्= उन पुरुषों को। सुखम्-सुख । शाख्वतम्=क्रायम रहनेवाला। न=नहीं। इतरेषाम=श्रन्य के।। श्रथ-युर वह श्रति है, जो सब मतो को एक करके

परमात्मा को पूजा में लगानी है, जो युक्तिपूर्वक अद्वेतवाद का उपदेश करती है। सांसारिक मर्ना में केवल आठ मगड़े हैं, जिनको दूर करके वह श्रति सबको एक करती है। वह आठ भागड़े यह है-(१) बहुत से लोग कहते हैं कि जगन ईश्वर है, बहुत से कहते हैं नहीं यह आस्तिकों आर नास्तिकों का भगड़ा है। (२)-दूसरा भगड़ा यह है कि ईश्वर एक है या श्रानेक हैं। बहुत एक मानते हैं, बहुतेर तीन से लेकर २४ तक मानते हैं। यह दूमरा म डा अद्वत गरी और द्वेतवाद्यों का है। ३) तीसरा मगड़ा कि ईर र कहाँ है, काइ चौथे आसमान पर, सातर आसमान पर, वैकुएठ, चोर-सागर, गोलोक, ब्रज्जलोक, केलाश, मांचशिला शाद यह ईश्वर के स्थान का भाइ। एक देशी माननेवालों में है। (४) चौथा भगड़ा कि ईश्वर कर्मों का फल किस प्रकार देता है, कोई कहता है कि ईश्वर कमों का फल देता ही नहीं, जो कहता है, चित्रगुप्त वही लिखता रहता है, बोई मुनकरोनकीर दो फरिश्ते मानता है, यह कमाड़ा कर्म का फल देन में पड़ा हुआ है। (४) ध्चम अगड़ा कि ईश्वर ने जगत को किस वस्तु से उत्पन्न किया, कोई कहता है कि इश्वर ने उत्पन्न ही नहीं किया. को इ कहता है कि कुन के कहने से उत्पन्न हो गया, वोई कहता है प्रकृति से उरपन्न हुआ इस पर भी बहुत भगड़ हैं। (ह) छठा मणड़ा है, जीव बहा में भेद है या अभेद। काई कहता है, केवलाद्वेत, विशिष्टाद्वेत, द्वेताद्वेत, आदि से मानता है। (७) सप्तम मगड़ा यह है अनादि पदाथ कितने हैं ; कोई एक, कोई तीन ; निदान ७८ तक माननेवाले मिलते हैं। बहुत से कुल पद थीं को अनादि मानते हैं। (द) अष्टम विवाद यह है कि मुक्ति किस प्रकार हाती है; कोई ज्ञान से कोई स्नान स, कोई च प्रकारा से कोड शकास्त्रत से। इन मगड़ों की अति ने निर्णय कर दिया है। प्रथम मगड़े का उत्तर दिया है, कि जगत कर्ता ईश्वर एक है। एक कहने से दो प्रश्नों का उत्तर हो गया। "नहीं" का उत्तर "है"; शब्द से आर 'बहुनों" का उत्तर एक से। अब प्रश्न हुआ कि यदि एक है तो कारण क्या है ? उत्तर मिला कि व्यापक होने से सर्व्या क बहुत हो ही नहीं सकते; क्योंकि दो सर्वव्यापक स्वीकार किये जावें, तो यह अमम्भव है कि यह नियम सूदम, सूदम और स्थूल में हो सकता है, या छाटे बड़े में। बरावरी में छुटाई बड़ाई नहीं।

यदि आधे-आधे व्यापक स्वोकार किये जायें, तो वह सर्वव्यापक नहीं। जब सर्व्यापक कहा, तो प्रश्न उत्पन्न हुआ कि सर्वत्र किस प्रकार है और उसके होने का क्या प्रमाण है। उत्तर मिला, सबके भोतर आत्मा की भाँति है। जिस प्रकार हमारे शरीर के नियम के अनुकूल गति जीवात्मा के विद्यमान होने का क्या प्रमाण है। इसी प्रकार संसार के भौतर जो सूर्य, चन्द्र पृथ्वो, तारे नियम पूर्वक गति कर रहे हैं, जिस नियम के गणित को जानने से प्रथम बता देते हैं कि अमुक अमुक मास में अमुक नज्ज अमुक स्थान पर होगा। यह नियम पूर्वक गति परमात्मा को सत्ता का प्रमाण दे रहा है। अतः सामें व्यापक परमात्मा हो सब के कमों का फज देते हैं विना कर्म-फल देने वाले के तो कर्म फल हो हो नहीं सकता।

प्रश्न क्यों न मान लें चित्रगुप्त हिसाब लिखता है अथवा

मुनकरानकीर लिखते हैं।

उत्तर—िकसी मुशो, नायक एजेंट का होना एक देशी हाने के कारण सम्भव हा सकता है। बताओं अनन्त परमात्मा कहाँ नहीं, जहाँ उसका एजेंट पैगम्बर, रहकर काम करे। यह सब तो एक देशी मानने के कारण से हुए। परमात्मा अनन्त है, इसिलये इनकी आवश्यकता नहीं। लिखना भूल की बीमारी की चिकित्सा है। यदि परमात्मा मे भूल होती, तो उसके एजेन्ट

या मन्त्री या फरिश्ते या चित्रगुप्त हिसाब लिखते। जन उसमें भूल ही नहीं, तो लेखक की क्या आवश्यकता है। पंचम प्रश्त के उत्तर में कहा कि वह प्रकृति से जगत के। रचता है। बहुत से लोग कहेंगे, यह क्यां न मान लिया जावें कि उसने कुन कहा कि जगत् पैदा हो गया। अब प्रश्न यह उरपन्न होता है कि कुन किमसे कहा। सामने जब तक कोई न हा, तो किससे कहैं। बहुत से मनुष्य कहेंगे कि यह क्यों न मान लिया जावे कि इरत् ऐमा हो अनिदि चला आता है। इसका उत्तर यह है कि को । विकारवाली वस्तु अनादि हो नहीं सकतो । छठे प्रश्न के एतं र में कि जीव हो। ब्रह्म में भेद हैं जाव के भीतर भी ब्रह्म उयापक है, वह आतमा में रहनेवाला परमारमा है। सप्तम प्रश के उत्तर में कहा कि तीन पदार्थ अनिदाह है। एक देखनेवाला जीवास्मा, जिसका हो सं कहा यथा। दूसरे जिसको देखता है हार्थात् अकृति। तीसरे जिसको उसके भातर देखता है अर्थात् निक जीव, नहा-प्रकृति। यह तीन पदार्था त्रानादि है। श्राठवें प्रश्न के इत्ता में कि मुक्ति किसकी हाता है। कहते हैं कि जी इंग्वर को एक सारे जरत् में ह्यापक अर्थात् अनेन्त, सबका अन्तर्थामी कर्मा का फलदाता, प्रकृति से जगत का रचियता जीव ब्रह्मका भेद तीन पदार्थ अनादि मानत हैं, उन्होंको मुक्ति होती क्यों न मान लें चित्रगुप्त हिसाब । जिन्तांत फाइए की

मंत्र-नित्योतित्यानां चेतनद्रचेतनानाभिकी बहूनां याविद्धाति कामान् । तमात्मस्यं यऽनुपद्यन्ति धीगस्तेषाम् आन्तिः झाइवती नेतरेषाम् ॥ १३ | ६६ ॥

शब्दार्थो - नित्यः=एक रस रहनेवाल । नित्यानाम्=नित्य रहनेवालों में । चेतनः=ज्ञानवाला है । चेतनानाम्=ज्ञानवालों में भी। एक:=एक । बहूनां = बहुनां के। यः=जो । विद्याति=देता है । काम न=आवश्यकताओं को । तम्=उस । आत्मस्थम्=आत्मा में रहनेवालों के। । यः=जा । अनुपश्यन्ति=अनुभव करते । धीराः=बुद्धिमानः जीव । तेषाम्=उन्हें । शान्ति =शान्ति । शाश्वती=नियत रहनेवाली मिलती है नि=नहीं । इतरेषाम्=

दूसरां को।

अर्थ - जो निस्य पदार्थों में निश्य है; क्योंकि प्रकृति में विकार होते हैं। इसलिये उसकी अवस्था उशक्त होती हैं। जीव को योनियां में जाना पड़ता है. जिसके कारण स उसके साथ जन्म का शब्द आ जाता है; पान्तु परमास्मा एक रस है, न उममें विकार है, न अवस्था। इसलिये वह निश्यां में भी निस्य है और वह चेतन्यों अर्थात् ज्ञातवालों में भी ज्ञानी है अर्थात् सर्वज्ञ है। दूसरों में अल्पज्ञता के कारण किसी वस्तु के न जानने से अज्ञान का शब्द आ सकता है; परन्तु वह विज्ञ है, श्रतः यह ज्ञान वालों में भी सर्वोत्तम ज्ञानवाला है। वह एक है; परन्तु सब जीवां की आवश्यकता के। पूरा करता है। अर्थात् प्रश्येक को, वह पदार्था जिन पर जीवन निभर है, देता है। इस च्यास्मा में रहनेवाले के। जो ज'वास्मा मन का तीन दाप त्रर्थात् मल, वित्तेष त्र्योर त्र्यावरण दोष को दूर करके देखते हैं। जिस प्रकार आँख में रहनेवाले सुरमा को देखने के लिये शोशा, प्रकाश, शीशे की शुद्धता, शोशे को स्थिरता और आवरण से शून्य होना अस्याव यक है; इसा प्रकार आत्मा से रहनेवाले परमास्मा की देखने, मन और ब्रह्मचर्शाश्रम के द्वारा ज्ञान के प्रकाश का प्राप्त करना आर गृहस्थाश्रम में निष्काम प्रापकार करके मन को समस्त मल से, जो आरों को हानि पहुँचाने के विचार से उत्पन्न हाता है, दूर करना और वानप्रस्थाश्रम वैराग्य प्राप्त करके या योग के अङ्गों के अभ्यास से मन की चंचलता की रोक कर संन्यासाश्रम से श्रहङ्कार के प्रदा को दूर करके जो श्रपने श्रास्मा में रहनेवाने ब्रह्म का लेते हैं, उन्हींका निस्य रहनेवाली शान्ति प्राप्त होता है। जिन्होंने उन श्राश्रमों द्वारा सन के दोष दूर न किये हैं। उनकी शान्ति प्राप्त नहीं होता।

मंत्र-तरेनदिति मन्यन्तेऽनिर्देश्यं परमं सुख्म् । कथन्तु तदिजानीयां कि सुभाति विभाति वा ॥ १४॥ १००॥

शब्दार्थ - तत्=उसका। एतत्=इस विधान से। मन्यते= मानते हैं। अनिर्देश्यं=जो किसी प्रकार यह है नहीं कहा जा सकता। परमम्=सर्वोत्तम। सुखम्=सुख स्वरूप परमात्मा। कथन्तु=किस प्रकार से। तत्=उसका। बिजानीयम्=में जान सक्र्यं। किस्भाति=क्या वह प्रकाश का कारण है। विभाति वा= अथवा प्रकाशक है।

त्रशं—जबिक सम्पूर्ण मनुष्य उस सुख स्वरूप परमाश्मा को किस प्रकार से यह हैं, ऐसा संकेत करके कहा नहीं जा सकता। ऐसा मानने में अन्यों को यह कहते हुए कि यह ब्रह्म नहीं, वह ब्रह्म नहीं, इस प्रकार से प्रकाशित करने हैं, क्यों के ब्रह्म सबसे अधिक सद्दम है, उसके प्रत्यं जरने को ऐसा कोई कारण नहीं कि जिससे उसकी बता सकें। नांचकेता ने कहा कि ऐसी दशा में उसको में किस प्रकार जान सकूं कि प्रकाश का साधन है, जिससे सब पदार्थ प्रकाशित होते हैं और वह स्वयम् प्रकाशित हो रहा है। वह क्या वस्तु है। ऐसा मुक्ते ज्ञान किस प्रकार हो। उसके उत्तर में आचार्य कहते हैं।

किस प्रकार हो। उसके उत्तर में श्राचार्य कहते हैं।
मंत्र-न तत्र सर्यों भाति न चन्द्रतामकं
नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमग्निः। तमेव

## 

प्रकाश करता है। त=नहीं। तत्र=उसः वहा में। सूर्यः=सूर्य। भाति= प्रकाश करता है। त=नहीं। चन्द्र=चन्द्रमा। तारक=तारे। न=नहीं। इमाः=यह। विद्युतः=। बजुली। अयम्=यह । अग्निः=अग्नि। तमेव=उसीके। भानतम्=प्रकाश से। अनुभात=प्रकाशित होता है। सर्वम्=सब सूर्य, चन्द्र, तारे आदि। तस्य=उसके। भासा= प्रकाश से। सर्वम्=सब कुछ। इदम=यह जगत्। विभाति= प्रस्यद्व प्रकाशित होता है। हु । हु । हु । हु । हु । हु । हु ।

जि । श्रर्थी - परमात्मा के दिखाने की सूर्य के प्रकाश का आवश्यकता नही; क्योंकि सूर्य का प्रकाश स्थूल होने से ज्यारमा के ज्यातर जाही नहीं सकता और परमात्मा का दर्शन आत्मा में हागा। जब सूर का प्रकाश आस्मा के भीतर नहीं दिखा सकता, ती परमास्मा कैसे दिखला सकता है। चन्द्रमा का प्रकाश भी उस स्थान में काम निहीं देता है; क्यांक वह भा आत्मा से स्थूल है। तारों की भी यही दशा है। त्रिद्युत का प्रकाश भी परमारमा को दिखा नहीं सकता, फिर अग्नि के प्रकाश से कसे देख सकते हैं। उसी परमात्मा के प्रकाश को लेकर यह स्य चर्ट्र सूर्य, तारे और अवद्युत् प्रकाशित होते हैं। यदि परमात्मा इनको प्रकाश न दे तो यह कुछ भो प्रकाश नहीं कर सकते इनमें जो कुछ प्रकाश है वह इनका अपना नहीं; किन्तु परमात्मा का दिया हुन्त्रा है। जैसे प्रश्येक आत्मा जानता है कि लोहें में स्वाभाविक गिनि नहीं। घड़ीसाज ने लोहे के पुरती बनाकर उपकी घड़ी बना दी और उसका चाबी देकर चला दिया मूर्खी के विचार में तो घड़ी अपने स्वभाव से चल रही है; परन्तु बुद्धिमान श्रीर विद्वान जानते है कि घड़ी कर सक जार न पक्दन का काइ शक्ष होन्द्र पहुंचा। प्रसाम

में जो गति है. वह घड़ी साज की दी हुई गति है। जि नी देर तक उस चारों का प्रभाव रहेगा, घड़ी चलतो रहेगी; परन्तु उस नैमित्तिक प्रभाव को जो घड़ीकत्तों ने चादी के द्वारा घड़ी में प्रिविष्ट किया है; जिस समय पृथक् कर जिया जावे ती घटिका वैसी की वैसी निगति लोहे की अवस्था में मौजूद होगा। इसी प्रकार जितने लोक हैं, सब प्रमारमा को बनाई घा याँ हैं, जो उसके नियम के अनुकूल चल रहा हैं ; स्वासाविक किसी भी लंक में चलने को शांक नहीं। जितना प्रभाव जिस लोक में उस पूरा शिल्पकार ने रक्ता है, उतना ही बह लोक काम दे रहा है। यमाचार्य निचकेता का बताते हैं कि जो कुछ प्रकाश है। वह सब परमात्मा का प्रकाश है। जब वह । इस सब प्रकाश को देनेवाला है, तो उस प्रकाश से हम उसका कसे देख सकते हैं। हाँ, इस प्रकाश के तत्व पर जिलार करने से ता मालूम हा सकता है कि जिससे यह प्रकारा ब्याया है, वह परमात्मा है। जसे घड़ी को चलते देखकर आर उसमें लोहा आदि निर्गति वस्तुओं को दिखकर सममदार छादमा समभ सकता है कि उसकी किसी बलवान ने चलाया है ; क्योंकि लोहे में चलने को शक्त नहीं, चाहे वहाँ पर घड़ोकर्ता होइट न आये; परन्तु घड़ी का काम उसकी सत्ता को प्रकाश करता है। । है हिस्स हाई

हैं। बाहर प्रकृति में हांड नहीं त्राता। यदि मालूम नहीं हाता। तो होने का क्या प्रमाण है हैं। प्राता। यदि मालूम नहीं हाता। तो होने का क्या प्रमाण है हैं। प्रात्ता छहा है मन्हें हैं।

उत्तर—परमारमा प्रकृति में भी है जिसका प्रमाण प्रकृति में नियमानुकूल संयाग तथा वियोग होता है। यद्यपि संयोग वियोग दा विपरीत गुण हैं, जा किसा एक वस्तु के स्वाभाविक गुण नहीं हो सकते, अतः वह नीमित्तिक हो मानन पड़ते हैं और काई वस्तु ऐसा नहीं, जो परमाणुओं को पकड़ कर संयुक्त अथवा वियुक्त कर सके आर न पकड़ने का कोई शस्त्र दृष्टिट पड़ता। युतराम् बह चलनेवाला उनके भातर हा मानना पड़ता है; क्यों कि गति दो हो प्रकार से जा सकता है। या ता प्राणादि अन्दर से दे या काई बाहर से खोचे; अतः मानना पड़ता है कि गति भीतर से आतः है। परमाणु में आकाश आदि के न होने से प्राणादि रह नहीं सकते; अतः परमारमा हो से मानना पड़ता है। प्रकृति के मैला होने से उसके भीतर रहनेवाले परमारमा का दर्शन नहीं हो सकता। जैसे सूर्थ का प्रतिविम्ब कुल पृथ्वी पर पड़ता है; परन्तु देखा उसो स्थान में जाता है, जहाँ निमल जल या दर्पणादि हा। अतः परमारमा के दर्शन अत्रमा में हो हो सकते हैं।

अरा हारीर की वृत्र और शिर को जड़ और रोप याग को शासा नाम के जि जै के मुख्य अर

पाँच, डेंगिलियी प्योर हाथ इस्वादि सव इसकी शाखा है।

मंत्र-कथ्बमूले ऽवाक्शाख एषो ऽइवत्थः सन्तनः। तदेवशुक्रनद्बह्यतदेवामृनमुख्यते। तिहे हलोकाः श्रिताः सर्वे तदुनत्येति कश्चन॥ एनद्वतत्॥ १। १०२॥

शब्दार्थ — ऊर्ध्वमूलः= उपर है जड़ जिसकी। श्रवाक्शाखः= नीचे का आर जिसकी शाखा है। एषः=यह मनुष्य शरीर जो दीखता है। अश्वत्थः=पापल के पेड़ को भाँति। सनातनः=नित्य रहनेवाला। तदेव=वही। श्रक्रम्=शुद्ध जमत् का कारण। तत्= ह। ब्रह्म=सबसे बड़ा। तदेव=वही। श्रमृतम्=नाशरिहत । उच्यते= कहलाता है। त्रिमन्=उस ब्रह्म में। लोकः=लोक। श्राश्रिताः=ब्रह्म ही सब लोकों का श्राधार है। सर्वे=सब। तत् उ=उस ब्रह्म को। न=नहीं। श्रार्थित=उल्लंघन करता है। कश्चन=काई। त्रर्था यही मनुष्य का शरीर ऐसा वृत्त है, जिसकी जड़ ऊपर को होती है और शाखा नीचे की ओर हैं और यह वृत्त सदा से सब वृत्ता के विपरीत ऐसा ही बनता है। इस शरीर का कारण वही ब्रह्म है, जो सबसे बड़ा होने पर भी नाशरहित है, जिसके आधार से यह सम्पूर्ण जगत् स्थापित है। कोई इसके नियम को तोड़ नहीं सकता।

नियम को तोड़ नहीं सकता हान्हें उप को किए में हैं। है जो इस्प्रश्न इस दुन अर्थात् शरीर की जड़ क्या है, जो उपर को है ? का नमने वहां नियम जल का किए

उत्तर-शिर इस वृत्त की जड़ है और उद्रादि इस वृत्त का मोटा तना है, जो टाँगों से दो भागों में विभाजित होता है। पाँव, डॅंगलियाँ और हाथ इत्यादि सब इसकी शाखा हैं।

प्रश्न-शरीर को वृत्त और शिर को जड़ और शेष भाग को शाखा नाम क्यों रक्त्वा १३३० विकट

उत्तर—शरीर वृत्त की भाँति सूखनेवाला है। जिस प्रकार शृत्त का नाश होता है; उसी प्रकार शरीर का भी नाश होता है। यदि शिर को नीचे करके (शरीर) खड़ा किया जावे, तो यह शरीर वृत्तानुकूल ही प्रतीत होगा। अतिरिक्त इसके रस वृत्त में जड़ से पहुँचा करता है, इस शरीर को भी शिर के द्वारा भोजन पहुँचता है, इस कारण शिर ही इस शरीर को मूल है। दूसरे प्रत्येक कर्म जो किया जाता है, उसका मृल ज्ञान है और कर्म शाखा है। विना ज्ञान के कोई कर्म ठीक प्रकार हो नहीं सकता और सब ज्ञानेन्द्रियाँ शिर में हैं। इस कारण जिस कर्म के लिये यह शरीर बना है, उसका मृल शिर में है और शेष कर्मन्द्रियाँ जो शाखा रूप हैं, शरीर के नीचे के भागों में हैं। इस प्रकार और बहुत से कारण हैं, जिनके कारण शिर को मूल और शेष शरीर के भाग शाखा कहला सकते हैं।

मन्न-यदिदं किंच जगत्सर्वं प्राण एजाति

## निःस्तम् । महद्रयं वज्रम्यतं य एताद्वेदुर-मृतास्ते भवन्ति ॥ २ । १०३ ॥

शब्दार्थ - यद् इदम्=यह जो प्रत्यत्त देखं पड़ता है। किंच= बहुत कम। जगत्=जो उत्पन्न ग्रौर नाशवाला है। सर्वम्=सब। प्राणेः=प्राण में गति होने से। एजित=ग्रपने कर्म के लिये हरकत करता है। निःस्नृतम्=उत्पन्न हुन्ना। महद्भ्यम्=भयंकर। वज्म्= वज्। उद्यतम्=जन्म मरण का कारण है। यः=जो मनुष्य। एतद=इस बात को। विदुः=जानते हैं। श्रमृताः=मुक्ति प्राप्त करनेवाले। ते=वह। भवन्ति=होते हैं।

अर्था यह जगत्, जो परमास्मा से उत्पन्न हुआ है और जो परमात्मा से अत्यन्त छोटा है, वह जीवों के जीवन का कारण परमात्मा की सत्ता के कारण से है और उसीके कारण सम्पूर्ण जगत में गति-शिक पाई जाती है। जिस प्रकार घड़ी में जो चाल दृष्टिगोचर होती है, प्रत्यक्त में तो वह चाल घड़ी के पुरज़ों के एक दूसरे के सम्बन्ध से मालूम होती है; वास्तव में वह चाल घड़ीकर्ता की गति के कारण है, जो वह चावी देकर श्रीर घड़ी के पुरजों में नियम स्थापन करके देता है, उसीसे होती है। इसी प्रकार जो गति शक्ति संसार में दृष्टि आती है, वह जड़ और स्थिर प्रकृति के कारण से नहीं; किन्तु परमात्मा के कारण से है। यह जगत् महा मर्थकर है। जिस प्रकार बज्यात से चोट लगती है, इसी प्रकार जगत् के कार्यों में मय बना रहता है। बलहीनों को बलवानों से भय होता है। धनी पुरुषों के। तस्कर बद्माश और राजा से अय होता है। छोटे राजात्र्यों को बड़े राजा से डर लगता है आर बड़े राजा की मृत्यु से भय होता है। सारांश यह कि संसार में कोई ऐसा जीव नहीं, जो भयभीत न हो ; क्योंकि यह उत्पन्न होनेवाला शरीर नाश होने वाला है श्रौर किसी बड़े से बड़े जीव अथवा राजा को शांक नहीं। जो इस शरीर का मीत से बचा सके। जो मनुष्य इस बात को जान जाते हैं कि इस संसार की प्रश्येक वस्तु अनित्य है श्रौर संसार के पदार्थों में सन का लगाना दुःख का कारण है।

केवल एक इश्वर ही है, जिसकी उपासना से दुःख से बच सकते हैं। इस कारण वह जगत् से स्नेह स्थाग कर परमास्मा के जानने का यस्त करते हैं और जो परमास्मा को जानते हैं, वह मुक्त हो जाते हैं।

बह मुक्त हो जाते हैं।

प्रश्न क्या अगत में जो गति शिक्त है, वह स्वाभाविक
नहीं। हाँ साइंस से पता लगता है, हरकत प्रकृति के भीतर
से ही प्रकट होती है, कोई बाहर से गति देनेवाला हिष्ट
नहीं पड़ता।

नहीं पड़ता।

उत्तर — ईश्वर सबसे सूचम होने के कारण सबके भातर हो
विद्यमान है। श्रतः सबके भीतर से जो गांत हिन्द श्राती है. वह
ईश्वर के कारण से है। इश्वर एक देशी श्रार स्थूल नहीं, जो
बाहर से हिलता हुआ हिन्द पड़ा। जिस प्रकार शरीर को
चलानेवाला जीवास्मा भोतर से हिलाता है; इसी एकार
परमास्मा न जीवास्मा गति देता हुआ दिखाई देता है।

प्रश्न शरीर के भीतर जो चाल देखते हैं वही लोहू गति के कारण से है और जगत में जो गति शक्ति हिन्दगोचर होती है, वह श्राकषण के कारण से है, न कोइ जीवास्मा है न प्रमास्मा है।

अतर—यदि शरीर के भीतर अकेली हरकत हो होती, तो कह सकते थे कि इस हरकत का कारण लोहू का बेग है ; परन्तु शरीर में गति के साथ ज्ञान भी पाया जाता है कि को ज्ञान के साथ हिलाता है। तान प्रकार की गति जो इच्छा के कारण से पाई जाती है, वह लाहू के बेग से नहीं हो सकती अर्थात् सना न करना, उलटा करना। जिस प्रकार इंजन में गित स्टोम के कारण होतो है और बह एक ही प्रकार की हो सकतो है; परन्तु डाइवर की विद्यमानता से वह तीन प्रकार की हो जाती है। यदि इंजन में डाइवर विद्यमान न हो, तो तीन प्रकार की गित नहीं हो सकतो। इसी प्रकार शरीर के भातर तीन प्रकार की गित जीवारमा को विद्यमानता से होती है। यदि जगत् में आकर्षण से गित होती, तो वह एक ही प्रकार को होती। जगत् में जो तोन प्रकार की गित हैं अर्थात् उत्पन्न होना, स्थिर रहना और नाश होना; यह परमात्मा की सत्ता का प्रमाण देता है। आकर्षण तो परमात्मा के नियम से उत्पन्न होता है। जैसे घड़ो के पुरजों में जो आकर्षण है, वह लोहे के कारण से नहीं, किन्तु वह घड़ोकर्ता के लोहे के। ऐसा बनाने के कारण से है।

परमाणु मों में ता आकर्षण मानकर कोई संयोग कर ही नहीं सकता। क्योंकि समान शिक रखनेवाले पदार्थ, एक दूसरे की अपनी और खींचते हैं, ता संयोग नहीं है। सकता। जब बड़ी वस्तु छोटी की अपनी और खींचे, ते। संयोग है। सकता है। सो परमाणु में के। इस नियम से मिलना कि उनमें आकर्षण शिक उत्पन्न है। जो मनुष्य दिन। ईश्वर के जगत के नियम के। चलाना चाहते हैं, वह बहुत थोड़े विचार के मनुष्य हैं। नहीं ते। बुद्धिमान जानता है कि जिस घड़ी में जो हरकत इन्तिजामी किसो खास समय तक रहनेवाली है, जिससे पहले बता सकते हैं कि अमुक समय यह सुई इस स्थान पर होगी और अमुक सुई इस स्थान पर । यह सब घड़ीकर्ता के नियम से चाबी देने के कारण से है। ऐसे जगत् के सब तारे जो नियम के भीतर चकर लगाते हैं, जिससे विद्वान बता सकता है कि अमुक दिवस और समय में

सूर्य-प्रहण होगा, अमुक समय में चन्द्र शहण होगा। निदात, जिस प्रकार हंजिन की स्टीम के अनुकूल तीन प्रकार की चाल ड्राइवर की सत्ता का प्रमाण है, अकेली स्टीम से होना सम्भव नहीं; इसी प्रकार शरीर में तीन प्रकार की चाल जीव की सत्ता का प्रमाण है। अकेले प्राणों से अथवा लोहू से यह गति नहीं हो सकती। इसी प्रकार जगत में नियमानुकूल जो कार्य है। रहा है, जिसका वैधा हुआ प्रस्थेक लोक कार्य कर रहा है, वह परमास्मा की हरकत का प्रमाण है। इसको अगली श्रति में और भी दर्शाते हैं।

#### मंत्र-भयादस्याग्निस्तपति भयात्तपति सूर्यः भयादिन्द्रश्च वायुश्च मृत्युर्धावति पञ्चमः॥ ३ । १०४॥

शब्दार्थ भयात्=भय से । श्रस्य=इस ब्रह्म के । श्रिग्नः= श्राग्। तपति=जलाने के नियम का पालन करती या उपर की श्रोर को चलती है। भयात्=भय से । तपति=जलाता है, प्रकाश देता है या हरकंत करता है। सूर्यः=सूर्य। भयात्=भय से या नियम से । इन्द्रः=विद्युत का काम करती है। च= श्रोर। वायुः=वायु चलती है। च=श्रोर। मृत्युः=मीत। धावति= दौड़ता है। पद्धमः=पाँचवें।

अथे— परमास्मा के नियम से पंच पदार्थ गति करते हैं। कोई उनको इस नियम से अलग नहीं कर सकता; परन्तु परमारमा का भय ऐसा बली है कि परमारमा के नियम से अकि की लपट उपर को चलती है। यदि लाखों मनुष्य यत्न करें, तो वह लपट नीचे की और नहीं चल सकती । परमारमा के भीतर सूर्य काम करता है। जिस समय सूर्य दस बजे का हो, यदि करोड़ आदमी या जगतू के बड़े बड़े महाराजे यस्त करें, तो वह सूर्य ११ बजे या १२ बजे नहीं आ सकता । परमात्मा के नियम में विद्युत् चलती है; जो बड़ी से बड़ी वस्तु की फोड़कर निकल जाती है। कोई इसको रोककर उसकी गति के। बदल नहीं सकता। परमात्मा के नियम में वायु चलती है। जिस समय पूर्व की ओर चल रही हो ; कोई उसके। पच्छिम की ओर नहीं फेर सकता। परमात्मा के नियम में मौत काम करती है। जगत् के बड़े-बड़े राजा लाखों सेनात्रों, गढ़ों. तोपों, डायनामेन्ट के गोलों की विद्यमानता में एक चए के लिये भी मौत के। रोक नहीं सकते मौत परमात्मा का ऐसा वारएट है कि सबसे बड़े महाराजाओं के। भी पकड़ ले जाता है। निदान परमात्मा के नियम के। रोकने की शक्ति किसीमें नहीं वियों तो परमास्मा के विरोधी बहुत से नास्तिक हो चुके हैं, अब विद्यमान भी हैं और होंगे भी, परन्तु यह शक्ति किसीमें नहीं कि परमात्मा के वारएट मौत से बच सके। सारी शकि श्रीर बल परमात्मा के नियम के भीतर ही काम दे सकता है। उसके नियम के विरुद्ध चलने से सब नष्ट हैं, वह प्रहा की शांक से हो रही हैं ; क्योंकि वह प्रकृति हैं। काकि हैं

जिन्न प्रश्न — श्रुति ने बताया है कि बिजली परमात्मा के नियम में चलती है, परन्तु बहुत से मनुष्य हैं, जो पदार्थ-विद्या के बल से विद्युत् से काम लेते हैं। उसकी तार इत्यादि में बन्द करके निजनियम में चलाते हैं। अहा सामग्रीय कि हिंदि का कि

्र उत्तर—जिन पदार्थों में विद्युत को क्रायम रखने की शक्ति परमात्मा ने रक्खी है, उससे वह काम लेते हैं। इसलिय वह परमात्मा के नियम के भीतर काम करते हैं, बाहर नहीं।

प्रश्न-बहुत से मनुष्य शस्त्र से किसीका मार देते हैं, यद्यपि उस समय उसका मौत नहीं।

जितर जिस समय मौत न आई हो, उस समय कोई शख काम नहीं देता। इसकी साची महारानी विक्टोरिया के जीवन से मिलती है कि सैकड़ों लोगों ने गोलियाँ चलाई परन्तु एक भी न लगी और फ्राँस के प्रेसीडेएट आदि एक ही गोली से मर गये।

मंत्र-इह चदशबहादुम्प्राक् शरीरस्य विस्तरः। ततः सर्गेषु लोकेषु शरीरत्वाय कल्पने॥ ४। १०५॥

शब्दार्थ—इह=इस शरीर में । चेत्-यदि मनुष्य । अशकत्= जान सके, सम्पूर्ण जगत में जो क्रिया हो रहा है, वह सब ब्रह्म को शक्ति है । बोद्धुम=जान । प्राक्=पहिले । शरीरस्य=शरीर के । विस्रसः=नाश होने के । ततः=इस ज्ञान से । सर्गेषु=जगत के आरम्भ में । लोकेषु=पृथ्वी आदि लोकों में । शरीरत्वाय=शरीर के कामां में । कल्पते=सामर्थ होता है ।

अर्थ यदि मनुष्य में, इस जन्म में, इस बात के जानने की योग्यता हो जावे कि सब जगत में जी किया (हरकत) हो रही हैं, वह बहा की शांक से हो रही हैं; क्यों कि वह प्रकृति स्वाभाविक किया की दशा में नहीं मिल सकती और न केवल स्थिर होने की दशा में मिल सकती है। इसलिये शरीर के नाश से पहले उसका जान लेना आवश्यक है और जब तक मनुष्य उसका न जान जाय, तो उसका परिणाम यह होता है कि सृष्टि के आरम्भ में जब जगत के बनाने का समय होता है की श्रार पृथ्वी आदि लोक बनते हैं, तो वह शरीर के घारण करता है आर पृथ्वी आदि लोक बनते हैं, तो वह शरीर के घारण करता है आर्त जो जान जाते हैं, वह तो मुक्त हो जाते हैं और जो नहीं जानते हैं, वह बार-बार जन्म मरण के चकर में घूमते हैं। वास्तव में मनुष्य का शरीर सृष्टि की अन्तम (श्रेणी) सीढ़ी है, जो सबसे नीचे पैदा होता है और सबसे पहले नाश होता है। यदि इस श्रेणी से मार्ग पर पहुँच गया, तो सफल हो गया; यदि गिर गया, तो नीचे

मार्ग में जा पड़ा । इस कारण प्रत्येक मनुष्य को श्रवश्य विचार रखना चाहिये कि इस श्रन्तिम मार्ग पर श्रा पहुँचे हैं, जहाँ का थोड़ा सा श्रालस्य सब परिश्रम को निष्फल कर देगा। जितना भी शीझ सम्भव हो, परमात्मा का झान प्राप्त करना चाहिये। जितने प्राकृतिक पदार्थ हैं, वह न तो जीवात्मा के लिये कभी लाभकारी थे, न श्रव हैं श्रीर न श्रामे होंगे; क्योंकि प्राकृतिक पदार्थों का प्रभाव श्रात्मा पर हो ही नहीं सकता, क्योंकि प्रकृति स्थूल श्रीर श्रात्मा सूद्रम है।

प्रश्न सारे कर्म तो प्राकृतिक यन्त्रों से होते हैं फिर प्रकृति जीवात्मा के लिये क्यों लाभकारी नहीं।

उत्तर कमें का फल, अन्तःकरण की शिद्धियाँ अपिवृत्त होती हैं। याद कमें बुरा किया जावेगा, तो मन पर अशुभ संकार पड़ेंगे, जिससे मन दूषित हो जावेगा। यदि कमें शुभ और निष्काम होगा, तो मन शुद्ध हो जावेगा। यदि निष्काम और शुभ में होंगे तो सस्कार शुभ होंगे, जिससे सांसारिक सुख होगा। कमें से मुक्ति या आत्मा की उन्नति नहीं हो सकती। आत्मा की उन्नति केवल परमात्मा के ज्ञान और उपासना से उति है।

मंत्र-यथाऽऽदर्शे तथाऽऽत्मिति यथा स्वप्ते तथा पितृलोक । यथाप्सु परीव दहरो तथा गंधर्व लोके छायातपयोरिव ब्रह्मलाके ॥ ५ । १०६॥

शब्दार्थ — यथा=जैसे । ज्ञादरीं=दर्पण में ज्ञपना मुख आदि देखता है। तथा=बैसे ही। ज्ञास्मिन=शुद्ध निर्मल बुद्धि रूप अन्तः-करण में ध्यान योग से ज्ञास्मा देखता है। यथा=जैसे। स्वप्ने= स्वप्न अवस्था में इन्द्रियों और वस्तु का सम्बन्ध होने पर भी पदार्थ प्रस्यन्न जैसे दीखते वा सुन पड़ते हैं। तथा=बैसे। पितृलोके=ज्ञानी जनों के किये उपदेश में बँधे हुए ध्यान से आत्मा देखता है। यथा=जैसे। आप्सु=जल में। परीवद हरो=सब ओर से गोलाकार स्पष्ट अवयवों को प्रतीत के विना शरीर देखा जाता है। तथा=वैसे। गन्धवंलोके=गानेवालों ने किये विज्ञान सम्बन्ध ज्ञान में किये ध्यान से आत्मा देखा। छाया-तपयोरिव=जैसे छाया और घाम में स्पष्ट भेद प्रतीत होता है वैसे। बह्मलोके=ब्रह्मांड सूर्द्धा मस्तक में किये निर्वीज निर्विकल्प समाधि से बुद्धि और पुरुष और पुरुष का साफ भेद देख पड़ता है।

शर्थ — सब ध्यानों में मूद्धी में किया ध्यान ही सबसे उत्तम है। वहाँ समाधि जहाँ ब्रह्मरूप श्राश्मा की स्पष्ट वजानके मनुष्य मुक्त होता है।

#### मंत्र-इन्द्रियाणां पृथामावमुद्यास्तमयो च यत्। पृथगुत्पद्यमानानां मत्वा धीरो न शोचति॥ ६। १०७॥

शब्दार्थ—इन्द्रियाणां=आँख, नाक, कान इत्यादि ज्ञान इन्द्रियाँ और जिह्वा इत्यादि कर्म इन्द्रियों की। पृथग्भावम्= पृथक् सत्ता को अर्थात् यह जीवात्मा से पृथक् है, आत्मा नहीं। उदयास्तम यां=उन्नति अवनति जन्म-मरण वाली। च=और यत=जो हैं अर्थात् इन्द्रियाँ उत्पन्न और नाश होती हैं। पृथक= अपने रूप से पृथक। उत्पन्नमानानां=पृथक् और उत्पन्न हुई वस्तु के।। मत्वा=जानकर। धीराः=बुद्धिमान्। न=नहीं। शोचिति शोच करता है।

अर्थ जब तक मनुष्य इन्द्रियों को अपना स्वरूप जानता है, तब ही तक दुःख और शोच रहता है, क्योंकि इन्द्रियाँ उत्पन्न होने से विकारवाली हैं। जिस समय मनुष्य की यह विचार

हुए प्रश्न - इन्द्रियों के। श्रापने स्वरूप से पृथक् किस प्रकार जान सकता है ? व किए हुए प्रवृत्त । एक के किए

अवलोकन करते हैं। एक जागृतावस्था, इस अवस्था में इन्द्रियों के। निज स्वरूप मानते हैं। तथा इनके विषयों के। भोगते हैं। नेत्र से सुन्दर रूप का अवलोकन करते हैं, अवर्ग से अेष्ठ शब्द सुनते हैं, नासिका से सुगन्ध सूंघते हैं, रसना-इन्द्रिय से रस पहण करते हैं। उस समय सम्पूर्ण क्लेश भी आ जाते हैं। अवश्या जिसमें कोई इन्द्रिय नहीं होती, तो उस समय किसो अवस्था जिसमें कोई इन्द्रिय नहीं होती, तो उस समय किसो प्रकार का क्लेश और शोच नहीं होता; क्योंकि उस समय इन्द्रियाँ जे। आत्मा के स्वरूप से पृथक हैं पृथक होती हैं। उनसे आत्मा का सम्बन्ध नहीं होता। ईश्वरीय नियम इस उदाहरण से स्पष्ट कर दिया है कि जिस समय इन्द्रियों में अहड़ार होगा अर्थात् जीव उनके। मैं अथवा मेरा स्वीकार

करेगा, तब सब प्रकार के क्लेश श्रसित करेंगे। जहाँ उनके श्रहङ्कार का त्याग होगा, तो सब दुःख त्याग देंगे।

प्रश्नु इन्द्रियों के ह्यानिस्य और श्रास्मा ; के निस्य होने में क्या प्रमाण है है व्यक्ति के स्वक्त के होने प्रमाण है हैं क्या कि स्वार्थ के स्वक्त के होने स्वार्थ के स्वार्थ

उत्तर इन्द्रियों में विकार हैं, जिससे उनकी शकि तारतम्य होती है और निविकार वाली से उत्पन्न होती है, क्योंकि पट विकार हैं। प्रथम विकार उत्पन्न होता है; जन्म से ही वृद्धि हो सकती है, ज्यन्य प्रकार से नहीं और जीवारमा विकारों से वितान्त शून्य है, अतः वह निरस है।

प्रश्न जीव की शांकि में भी तारतम्य (कमी-वेशी) देखी जाती है; जिससे निश्चय होता है कि यह भी उत्पन्न होनेवाली है।

उत्तर-चेतन्य को शिक्त यन्त्रों के साथ न्यूनाधिक विदित्त है। तै है, वास्तव में नहीं। दूरबीन के द्वारा नेत्र दूर को वस्तु देखते हैं। खुद्वीन के द्वारा सूद्म वस्तु देखते हैं। साधारण प्रकार से न सूद्म दीखता है, न दूर। इससे आँख की शिक्त में कोई अन्तर नहीं आत, किन्तु यन्त्रों में अन्तर है और जीवासमा अखरह है। इस कारण यंत्रों का तारतम्यता से कार्य में अन्तर अधाने से, वह विकारवाला नहीं कहला सकता।

मंत्र-इन्द्रियेभ्यः परं मनो मनतः सहय-मुत्तमम् । सत्यादाधि महानातमा महतोऽव्यक्त मुत्तमम् ॥ ७ । १०८॥

शब्दार्थ— इन्द्रियेभ्यः=इन्द्रिय और इसके अर्थ से। परम्= सूच्म है। मनः=मन से। मनसः=मन से। सत्त्वम्=बुद्धि। उत्तमम्=उत्तम है। सत्त्वान्=बुद्धि से। अधि=उत्तम या सूद्म। महानात्मा=सृद्धि का मन है। महतः=सृद्धि के मन से। अञ्यक्तम्=प्रकृति। उत्तमम्=उत्तम या सूद्म है। अर्थ इन्द्रिय आर विषयों से मन सूद्रम है, मन से भी अधिक बुद्धि सूद्रम है, क्योंकि वह मन को प्रकृति है, बुद्धि से सूद्रम ब्रह्मांड का मन है और ब्रह्मांड के मन से सूद्रम प्रकृति है।

सूद्म प्रकृति है। प्रश्न — तुमने यहाँ सन के दो भेद किये हैं, एक शरीर का सत, दूसरे ब्रह्मांड का मन। यह विभाग किस प्रकार किया ?

उत्तम - एक स्थान पर छ। न्दे। य ने मन का भोजन से बनना स्वीकार किया है। दूसरे सांख्य में मन का बनना प्रकृति से, जिसके। महत् के नाम से कहा है। खूराक से बना हुआ मन छे। श्रीर के भीतर हो सकता है, बाहर नहीं और प्रकृति से बना हुआ मन जिसके महापरिमाण वाला से, महस्व बन गया है अर्थात् जो ब्रह्मांड का मन होने से महत् नाम से युक्त है, परमारमा का पुरुष कहते हैं जिसका शरोर ब्रह्माएड कहला सकता है। इस ब्रह्माएड के शरोर में सांख्य-सिद्धान्तानुकून जन्म के लिये अहङ्कार को आवश्यकता है और अहङ्कार मन का कार्य है। जब तक मन न हो, अहङ्कार हो नहीं सकता।

प्रश्न-बह्य के। अहङ्कार की क्या आवश्यकता है ? ऐसा

मानना ठाक नहा।
उत्तर बृहदारएयकापनिषद में बताया गया है कि इस सुष्टर
से पहले ब्रह्म था उसने आपका जाना कि मैं ब्रह्म हूँ; जिसका,
लेकर आजकल के नवीन वेदान्ती यजुर्वेद का महावाक्य
कहते हुए जीव ब्रह्म को एकता कहते हैं।

प्रश्न क्या उपनिषद ने अपनी और से ही लिख दिया, अथवा इसका मूल वेद से भी मिलता है।

उत्तर-यजुर्वेद अध्याय दे के मन्त्र १७ में परमात्मा ने कहा है कि जो पुरुष सूर्य के भौतर भी प्रकाश करता है, वह मैं हूँ।

मंत्र-अब्यक्तानु परः पुरुषो व्यापको अलिंग

## एव च । यज्ज्ञात्वा मुच्यते जन्तुरमृतत्वं च गच्छति ॥ ८ । १०६ ॥

शब्दार्थ—अव्यक्तात्=जगत् के कारण प्रकृति से। तु=भी।
परः=सृदमः। पुरुष=परमात्मा है। व्यापकः=सबमें व्यापक
अर्थात् सबके बाहर भीतर। अलिंगः=जो इन्द्रियों के विषयों
से परे है। एव=भी। च=और। यत्=जिसका। ज्ञास्वा=जानकर।
मुच्यते=छोड़ जाता है। जन्तुः=जीवात्मा। असृत्रवं=असृत पर
के। च=और। गच्छति=जाता अर्थात् प्राप्त करता है।

श्रथं—प्रकृति से सुदम परमात्मा है श्रीर वह प्रकृति के प्रत्येक परमाणु में ज्यापक है। कोई वस्तु नहीं, जिसके भीतर बाहर परमात्मा विद्यमान नहीं। वह सबसे सूदम है, इस कारण उसका कोई चिन्ह इन्द्रियों से श्रानुभव नहीं हो सकता। केवल एक वही है, जिसके जानने से जीवात्मा मुक्ति प्राप्त कर सकता है श्रीर श्रमृत श्रर्थान मृत्यु-रहित श्रवस्था की प्राप्त करता है।

प्राप्त करता ह। प्रश्न सिक्त को असत क्यों कहा; क्योंकि तुम सिक्त से लौटना स्वीकार करते हो ?

उत्तर — जीवातमा की दो श्रवस्था है; एक वह जिसका परिणाम मौत होता है, जिसको मृत्यु कहा गया है अर्थात पुनर्जन्म के द्वारा शरीर में प्रवेश करना । दूसरे वह जिसका परिणाम जन्म है, मौत नहीं; जिसको श्रमृत कहा गया है श्रथीत विना शरीर भीतर रहनेवाले परमात्मा से जिसमें श्रानन्द प्राप्त किया जाता है, जिसको मुक्ति कहते हैं। यदि मुक्ति में शरीर होता, तो परिणाम मौत होता । मुक्ति में प्राकृतिक शरीर नहीं होता, जिसके वियोग का नाम मौत हो, श्रतः उसका नाम श्रमृत रक्खा गया।

प्रश्न बहुत से सनुष्य मुक्ति से लौटने से इनकार करते हैं। इनका कथन है कि जिससे लौट आये, वह मुक्ति ही क्या है ?

उत्तर—मुक्ति के अर्थ छूटना है। छूटता वह है, जो पहले बँधा हो। बंधन के अर्थ बँधना है, बँधता वह है, जो स्वतंत्र है। अतः यह शब्द ही बता रहे हैं कि मुक्ति बँधता है। यदि मुक्ति को बधन न माना जावे, तो बंधन स्वाभाविक मानना पड़ेगा। इस कारण मुक्ति का होना असम्भव हो जावेगा। निदान, जो लोग मुक्ति से लौट आने को नहीं मानते, उन्होंने इस सिद्धांत को विचारा नहीं और शंकराचार्यादि मुक्ति से लौटना मानते हैं।

मंत्र-न सन्हरो तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पद्मणित कर्चनेनम् । हदामनीषा मनसा-भिक्छप्तो य एतिहिदुरमृतास्ते भवन्ति ॥ ६ । ११०॥

शब्दार्थ—न=नहीं। सन्दरो=सामने। तिष्ठति=ठहरेना, खड़ा होना। रूपम्-रूप। अस्य=उस ब्रह्म का। न=नहीं। चजुषा=नेत्र से। पश्यित=देखता है। कश्चन=कोई सनुष्य। एनम्=उस ब्रह्म को। हृदा=रोहे में रहनेवाले। सनोषा=बुद्धि रूप। मनसः= सश्यासस्य विचार शिक्त से। अभिक्लुप्रः=प्रश्येक स्थान और दिशा से ब्रकाशक परमास्मा जाना जा सकता है। यः=जो मनुष्य। एतत्=इस परमास्मा को। विदुः=जान जाते हैं। अमृताः=मृत्यु रहित। ते=वह पुरुष। भवन्ति=होते हैं।

अर्थ-किसी मनुष्य के नेत्रों के सन्मुख उस परमात्मा का कोई रंग और रूप दृष्टिगोचर नहीं होता। इसिलये, नेत्रों से कोई मनुष्य परमात्मा को देख नहीं सकता ; क्योंकि नेत्र उसी वस्तु को देख सकते हैं, जिसमें रूप हो। किसी रूप से रहित वस्तु का

नहीं देख सकते । न्य्रब प्रश्न उत्पन्न महुत्या कि जब वह रूप से पृथक है, तो जाना किस प्रकार जाता है १० इसके उत्तर में कहते हैं। ए है उह 155 है। है 155 है ए के कीए — राज्य

पर समाप्त होता है। इससे आगे पदच्छेद और भावार्थ दिया है, ताकि पाठकगण सम्भूण कठापनिषद् का पाठ कर सकें । इसी प्रकार नंब ४ श्रांत का भी पदच्छेंद भावार्थ दिया है।

मंत्र-यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह। बुद्धिश्च न त्रिचेष्टते तामाहुः परमां-गतिम्॥ १०। १११॥

शब्दार्थ—यदा=जब । पंच=पाँच । ज्ञानानि=योगाभ्यास द्वारा अपने अपने देशों से हटाये गये, सबत्रादि ज्ञान इन्द्रिय । मनसा=मन के साथ। अवातष्ठन्ते=चंचलता रहित स्थिति हाते हैं। च=त्रोर जब। बुद्धि=मतोगुणयुक्त बुद्धि। न विचेष्टते= कार्यों में विरोध नहीं चलती, विद्वान् लाग। ताम=उस। परमाम्= सर्वोत्तम। गतिम्=अवस्था को जीवन-मुक्ति दशा। आहु:=कहते हैं।

श्रर्थ—जब मनुष्य के इन्द्रिय रूप निकलनेवाली वाह्य वृत्ति श्रीर भोतर श्रन्तः करण में ठहरनेवाली बुद्धिरूप वृत्ति, सब उपद्रवों से रहित शान्ति स्थिति होती है, किसी प्रकार श्रपने नियत स्वभाव से विरुद्ध नहीं होतो; तब जीवनमुक्त दशा को प्राप्त हुए ज्ञानी जावासमा के जिये। मुक्ति का द्वारा खुला समभना चाहिये

मंत्र—तां योगमिति मन्यन्ते स्थिर मिद्रिय धारणाम् । अप्रमत्तस्तदा भवति योगो हि प्रभवाष्ययो ॥ ११ । १९२॥ राब्दार्थ — ताप्=उसः। स्थिराप्=अवतः। इन्द्रियधारणाप्= इन्द्रियों की धारण रूप दशा को झानी लोग। योगम् इति=योग सिद्धि या योग का फल है, ऐसा। सन्यन्ते=मानते हैं। तदा=तब योगी। अप्रमन्तः=प्रमाद रहित, उदासीन। संवति=होता है। हि= जिस कारण। योगः=योग सिद्ध होने पर। प्रभवाष्ययौ=पहले दुष्ट संस्कारों का विनाश और सतोगुण को वृद्धिकारक कल्याणकारो शुद्ध नवीन संस्कारों की उत्पत्ति होती है।

श्रि — जब योगाभ्यास से सब इन्द्रियाँ दृढ़ रूप से स्थिर हुई जीत ली जाती हैं, तब योग-सिद्धि होने का अनुमान निश्चय हो जाता है । योग की प्रश्नित में नवीन शुद्ध संस्कारों की प्रकटता श्रीर पहले दुष्ट संस्कारों का श्रन्तध्यीन हो जाता है, तब स्वरूप में स्थित प्रसाद रहित दृष्टा जीवास्मा यथार्थ रूप से सबको जानुता है।

संत्र-नेव वाचा न मनसा प्राप्तुं शक्यों न चक्षुपा। अस्तीति बुवतो अन्यत्र कथं नदुप-लभ्यते॥ १२।११३॥

शब्दार्था — नैव वाचा=न तो वाणी से। मनसा=न मन से।
न चलुषा=न नेत्र से और न अन्य इन्द्रियों से ब्रह्म। प्राप्तुं=प्राप्त।
शक्यः=हो सकता है, किन्तु। अस्तोति=ब्रह्म है ऐसा। ब्रुवतः=
कहते हुए से। अन्यत्र=दूसरे प्रसंग में। तत्=वह। कथम्=िकस
प्रकार। उपलभ्यते=प्राप्त होता है अर्थात् किसी प्रकार नहीं
अर्थात् कोई सबका नियन्ता, सबका उत्पादक, सबका आधार,
सबका स्वामी है, जिसका स्वामी कोई न हो; क्योंकि
यह काम बिना कर्ता के नहीं हो सकते, इस प्रकार उसकी
विद्यमानता का निश्चय कर ध्यान से वह ईश्वर को प्राप्त हो
सकता है।

अर्थ-शब्दादि विषय इन्द्रियों से प्रहण किये जाते हैं ब्रीर परमेश्वर शब्द।दि विषयों में से कोई एक नहीं है, जो कि इन्द्रियों से यहणा किया जावे। आस्तिक लोग कहते हैं कि परोत्त परमारमा केई अवश्य है ; क्योंकि वस्तुओं में बहु प्रकार का न्यूनाधिक भाव मिलता है; न्यूनाधिक होने की कहीं सीमा या समाप्ति नहीं देखी जाती और सीमा अवश्य होना चाहिये। संसार में एक से अधिक दूसरा विद्वान् वा धनवान् दिखाई देता है, जिससे अधिक विद्वान अथवा ऐश्वर्यवाला कोई नहीं। जहाँ सब न्यूनाधिक भावों की सीमा या समाप्ति हो जाती है, वहीं परमेश्वर है। इस जगत् का कर्ता केाई आवश्य है; क्येांकि जगत् एक प्रकार की बनावट है। घड़े आदि के तुल्य जैसे घट श्रादि बनावटी पदार्थ कुम्हार श्रादि बनानेवाले के बिना, नहीं वन सकते। इससे कार्य होने से इस जगत् का कर्ता ईश्वर है; क्योंकि अनन्त शिल्पकारी और नाना प्रकार की रचना से युक्त इस जगत् का बनाना किसी अल्पज्ञ मनुष्य का काम नहीं इससे इस सब प्रश्यत्त जगत् का रचनेवाला विद्वान् सर्वज्ञ सर्व शिक्तमान् जो कोई है, वही परमेश्वर है। 💯 👭 🥂

मंत्र-अस्तीत्येवोपलब्धव्यस्तत्त्वभावेन चो भयोः। अस्तीत्येवापलब्धस्य तत्त्रभावः प्रसीदति॥१३।११४॥

शब्दार्थ— उभयोः होने न होने होनों में । तस्वभावेन=
आकाशादि पंचतस्व सम्बन्धी कार्य वस्तुओं की विद्यमानता।
च=और सतोगुण रूप सूदम बुद्धि से इस सबका नियन्ता परोच्च
कोई ईश्वर । अस्ति=है । इत्येव=इसी प्रकार । उपलब्धव्यः=
प्राप्त होने योग्य है, यदि न हो, तो पंचतस्व किसी नियन्ता के
विना निरालम्ब नियम पूर्वक कैसे ठहरें। अस्तीत्येव=है ऐसे ही

विश्वास से । उपलब्धस्य=ध्यान से प्राप्त हेानेवाले मनुष्य का । तस्वभावः=चेतन्य शरीर श्रीर इन्द्रियों का समुदाय । प्रसीद्ति= शोक मोह रहित प्रसन्न होता है ।

अर्थ — परमात्मा के ध्यान में निष्ठ आस्तिक पुरुष का ही चित्त प्रसन्न होता है। भगवद्गीता में कहा है कि चित्त की शुद्धि प्रसन्न होने से सब दुःखों की हानि हो जाती है और जिसका चित्त प्रसन्न व निर्मल, निष्कलंक है, उसकी बुद्धि शीघ स्थिर हो जाती है। ऐसा होने से नास्तिक के। सुख कदांप नहीं मिल सकता। इससे अस्ति-नास्ति दोनों में से अस्ति की मानता हुआ ही कल्याण का भागी होता है।

अंत्र-यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामायेऽस्य हृदि-श्रिताः । अथ मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समदनुते ॥ १४ । ११५ ॥

शब्दार्थ — यः=जो। अस्य=इस जीवास्मा के। हृदि=श्रंतः करण में। श्रिताः=वासनाश्रों से बसाई हुई। कामः=मैशुन को श्रमिलाषा। सर्वे=सब हैं वे। प्रमुच्यन्ते=जब वैराग्य के सेवन से दूर हो जाती हैं। श्रिथ=तब। मर्स्यः=मनुष्य। श्रमृतः=मुक्त। भवति=होता है श्रीर। श्रत्र=इस मुक्त दशा में। ब्रह्म=ब्रह्म के।। समरनुते=सम्यक्षाप्त होता है।

श्रर्थ — जब तक विषय भोगों में राग श्रौर उससे विपरीत में द्वेष को निवृत्ति नहीं होती, तब तक मुक्ति नहीं हो सकती। जब श्रनादि काल से संचित विषय की उत्कंठा यागाभ्यास द्वारा हृदय से दूर हो जाती है, तब विवेकी पुरुष जनमः मरण के अवाह रूप श्राह से छूट ब्रह्म लोक को प्राप्त होता है।

मंत्र-यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते हृदयस्येह प्रन्थयः।

### 

शब्दार्थ — फिर इसो बात को हुढ़ करते हैं। यदा=जब। इह= इसी जन्म में। हृद्यस्य=अन्तःकरण को। सर्वे=सव। अन्थयः= गाँठें अर्थात् में बातक, युवा, बृद्धः काना, गंजा, खी पुरुषः, नपुंसक हूँ, में जन्मा हुआ मरूँगा और किसीको मार डालूंगा आदि वासना रूप रसों में हुढ़तापूर्वक लगी हुई। प्रभिद्यन्ते=छूट जाती हैं, तो विचारता है कि यह बाल्यादि शरीर के धर्म हैं, मैं जीवारमा शुद्ध नित्य हूँ, मैं स्वरूप से जिकारी नहीं होता ऐसा झान गाँठों का छूटना है। अथ=तब। मश्यः=मनुष्य। असृतः= मुक्त। भवति=होता है। एतावत्=इतना ही। अनुशासनम्= शास्त्र की शित्ता व उपदेश हैं, ऐसा करने से अनिष्ट को छोड़-कर इष्ट को प्राप्त होता है।

अर्थ जब मनुष्य के हृद्य के बन्धन छूट जाते हैं, तब वह मुक्त होता है। इससे हृद्य के बन्धन छूटने के लिये बड़ा प्रयस्त करना चाहिये, इससे परे ज्ञानी को कुछ कर्तवयोपदेश नहीं है।

मंत्र-इतं चैका च हृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्डानमभिनिःस्तिका । तयोध्वमायसमृतद्व-मेति विष्वङ्डन्या उत्क्रमेण भवन्ति ॥ १६। ११७॥

शब्दार्थ —हृदयस्य=हृद्य में ठहरने वाली। शतम् सौ। च= श्रीर १ एका=एक । नाड्या=नाड़ी में। तासाम्=उनके बीच। एका= सुषुम्णा नाड़ी हृदय से चलके। सृद्धीनम्=मस्तक में। श्रामिनसृताः= जा निकली है। तथा=उस नाड़ो के साथ। ऊर्ध्वम्=एकादश द्वारों में जो बहांड का छिद्र रक्खा है, उसके द्वारा। आयन्=शरीर है। निकलता सरता हुआ जीकात्मा। अमृतस्वम्=मुक्ति को। एति= प्राप्त होता है, उस नाड़ी का छोड़ अर्थात अन्य नड़ी द्वारा सरा हुआ संसार के प्रवाह का प्राप्त होता है। कुण्य के उपार का

श्रारीर से निकलने का समय योगी पूर्व से हो जानता है। श्रारीर से निकलने का समय आने से पूर्व ही योगी अपनी आसा को बश में करके, सुबुम्णा नाड़ी के साथ युक्त करें। उस नाड़ी द्वारा शरीर से निकला हुआ जीवारमा मुक्ति को प्राप्त होता है। जीव नाड़ियों के द्वारा ही निकलते हैं। अविद्या में फँसे हुए नहीं जानते कि हम कौन हैं और कब और फैसे निकल जाते हैं। जिसने योगाभ्यास नहीं किया, वह मरण समय बढ़ांड द्वारा नहीं मर सकता, इस कारण पहिले ही योगाभ्यास करना चाहिये।

मंत्र-अंगुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा सदा जनानां हृदये सन्निविष्टः। तं स्वाच्छरीयात्त्रवृ हेन्मुंजादिवेषीकां धेर्येण। तं विद्याच्छुकममृतं तंविधाच्छुकममृतिमिति॥ १७। ११८॥

शब्दाथं — त्रांगुष्ठमात्रः=उक्त प्रकार से त्रांगुष्ठमात्र स्थान में ठहरनेवाला। जनानाम्=प्राणियों के। हृद्ये=हृद्य में। सदा= सदा। सन्निविष्टः=त्रवस्थित। पुरुषः=शरोर इन्द्रियों के समुदाय का रचक। त्रान्तरात्मा=जीवात्मा है। तम्=उसको। मुंजादिव= मुंज से जैसे। इषीकाम्=सींक व सिरकी को खींच लेते हैं। धैर्येण=प्रमाद रहित होके धोरे-धोरे। प्रवृहेत्=पृथक् कर। तम्=उस जीवात्मा को वास्तव स्वरूप से। त्रामृतम्=त्रविनाशो स्वभाव से राग द्वेषादि दोष रहित। शुक्रम्=पवित्र निर्मल। विद्यात्=जाने। यहाँ पर दो बार पाठ प्रम्थ-समाप्ति के लिये स्राया है।

श्रर्थ—जीवारमा को सबसे श्रिय श्रपना शरीर है। श्रनादि काल से उस शरीर में सुख भोगे श्रीर भोगता है, इससे उसमें राग है, यही बन्धन श्रीर श्रनिथ है। श्रनिया में श्रित यह जीव, शरीर से प्रथक् होना नहीं चाहता श्रीर शरीर विवश छोड़ना पड़ेगा; ऐसा जानके बड़ा कष्ट मानता है। उसे ऐसे हृदय में वास करते हुए श्रंगुष्ठमात्र स्थान में स्थिर जीवारमा को योगाभ्यासादि साधनों को करके शरीर के बन्धना से छुड़ा दे, जिससे फिर शरीर धारण करने की इच्छा न करे; किन्तु घृणा करे। यह उपनिषद् यहीं समाप्त हो गया, यह दो बार पढ़ने से सूचित होता है।

मंत्र-मृत्युप्रोक्तां निकेतोऽथ लब्ध्वा विद्या-मेतां योगविधि च कृत्स्नम् । ब्रह्म प्राप्तो विर-जोऽभृद्विमृत्युरन्योऽप्येवं यो विद्ध्यात्मसेव ॥ १८ । ११६ ॥

शब्दार्थ — अथ=अब इस उपनिषद् में कही हुई ब्रह्मविद्या का फल कहते हैं। मृत्युप्रोक्ताम्=यमाचार्य ने कही। एताम्=इस। विद्याम्=ब्रह्मविद्या को। च=और। कृतस्तम्=सम्पूर्ण सांगोपांग। योगविधिम्=योग के विधान का। निक्तिताः=निक्तेता आचार्य से। लब्ध्वा=प्राप्त होके। ब्रह्मप्राप्तः=ब्रह्म को प्राप्त हुआ। विरजः=विरक्त और। विमृत्युः=मृत्यु रहित जीवन मुक्त। अभूत=हुआ। अन्य=और। अपि=भी। यः एवं वित=जो इस उक्त प्रकार गुरु की सेवा से विद्वान्। अध्यात्मेव=अध्यात्म विद्या को ही प्राप्त अर्थात् उक्त प्रकार इंद्रियों की ब्रह्म शक्ति को रोक के भीतरी ध्यान में ही प्रवृत्त हो और विरक्त हुआ मुक्त होने योग्य है।

त्रर्थ-निवकेता गुरु के उपदेश से ब्रह्मविद्या और फलसहित सम्पूर्ण योगाभ्यास के विधान को प्राप्त हुआ। अन्य भी जो ब्रह्मज्ञान की इच्छा करे, उसको चाहिए कि गुरु की सेवा-टहल से और दूसरे यथाशिक साधनों से ब्रह्मज्ञान को प्राप्त हो के सब दुःखों से छूटे।

मंत्र—सहनाववतु सह नो भुनकतु सह वीर्यं करवावहै । तेजस्विनावधीतमस्तु माविद्या-वहै ॥ १९ । १२० ॥

राब्दार्थ – अब समाप्ति में प्रार्थना और शानित कहते हैं। नौ=
हम दोनों गुरु शिष्यों के। सह=साथ हो परमेश्वर। अवतु=तृष्णा
को छुड़ाके त्रप्त और सन्तुष्ट करे। नौ=हम दोनों को। सह=साथ।
भुनकतु=रत्ता करे, हे परमेश्वर आपको छुपा से हम दोनों। वीर्यम्=
ब्रह्मविद्या के अभ्यास से हुए, सुखःदुःख इत्याद हंद व सहन आदि
हुए सामर्थ्या। सह=साथ। करवावहै=सिद्ध करें। नौ=हम दोनों
का। अधीतम्=पढ़ना पढ़ाना। तेजिस्व=ब्रह्म के तेज से युक्त हों
हम दोनों। माविद्धषावहै=आपस में कभी हेष न करें। ओ:म्=
परमात्मन आप ऐसो छुपा करें, जिससे हमारे आध्यात्मिक,
आधिमौतिक और आधिदैविक यह त्रिविध दुःख, शान्त होकर
अत्यन्त पुरुषार्थ के परिणत हूप मोत्त सुख को प्राप्त होवें।

श्रर्थ सब कमों के आदि और अंत में परमेश्वर की प्रार्थना और उपद्रव और दुःखों को हटाने के लिये शान्ति कहनी चाहिये। जब गुरु और शिष्य के अन्तःकरण में लेशमात्र भी भेद न हो, किन्तु दोनों का अन्तःकरण शुद्ध परस्पर प्रीति बढ़ानेवाला प्रार्थना में रंगा कोमल हो, तब विद्या सफल होती है; जिससे आध्यास्मिक, आधिदैविक, आधिमौतिक दुःखों की शान्ति हो।

तोट इस मन्त्र में कर्ता किया के दो बचन पढ़ने से गुरु हि। हि। बचन पढ़ने से गुरु है। बचन पढ़ने से गुर है। बचन पढ़ने से गुरु है। बचन पढ़ने से गुरु है। बचन पढ़ने से गु

क्षामप्रक क्षाम् श्रोरेम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः मान्ति।

से और दूसरे यथाशिक सायनों से बसजान को पाप हो के सब

# मंत्र-सहनाववत् मही ना सुनवत् सह वीरये वावह । इसन्ति माविहया

हिन्दी अनुवाद

मंत्र-ओं सुकेशा च भारदाजः शेटयद्रच सत्य कामः नैर्ट्यायणी च गार्ग्यः कीशल्यद्रचाइव-लायनो भार्गवो वैदाभीः कबन्धी कात्यायनस्ते हैते ब्रह्मपरा ब्रह्मानिष्ठाः पर ब्रह्मान्वेषमाणाएष ह वै तत्सर्व वक्ष्यतीति ते ह समित्याणयो भगवन्तं पिपालादमुषसञ्चाः ॥ १॥

राब्दार्थ - सुकेशा=यह नाम है। च=त्रौर । भारद्वाजः= भारद्वाज ऋषि को सन्तान में। शैठ्यः=शैठ्य की सन्तान में सदा होनेवाली। सत्यकामः=सत्यका नाम है। सौर्ट्यायणी=सूर्य की संतान में से। च=त्रौर । गार्ग्यः=गर्ग ऋषि की सन्तान। कौशल्याः=कौशिल्या नाम । च=त्रौर। त्राश्वलायनः=त्राश्वल ऋषि का पुत्र। भार्गवः=भार्गव ऋषि की संतान में। वैद्भिः=वैदुर्भि नामवाले का पुत्र। कात्यायनः=कथ ऋषि का वेटा। कवंधी=कवंधी नाम। तेह=यह प्रसिद्ध तपकरनेवाले। एते=यह पुरुष। ब्रह्मपरा=ब्रह्म के भक्त। ब्रह्मानष्टः=ब्रह्म को प्राप्ति में लगे हुए। परम्=इन्द्रियों से परे। ब्रह्म=सर्व व्यापक परमात्मा को । अन्वेषमाणाः स्त्रोज करते हुए। एष=यह प्रसिद्ध ब्रह्मज्ञानी
गुरु । वै=निश्चयपूर्वक । तस्त्रवंम्=सबके भीतर रहनेवाले आत्मा
के उपदेश को प्राप्त करने के विचार से । वद्यंती=उपदेश के
योग्य समसकर । समिश्पाएयो=हाथ में अन्तिहोत्र की लक इयाँ
लिये हुए। ते=यह ऋषि लोग । भगवन्तं=पूजने योग्य आचार्य।
पिप्लादम्=पिप्पलाद नामी ऋषि के पास उपदेश ग्रहण करने को।
उपसन्नाः=पधारे।

अर्थ - श्रांत और स्मृति ने निर्णय कर दिया है कि जिस अधिकारी का ब्रह्म जानने की उत्कंठा हो, वह ब्रह्मज्ञाता गुरु के समीप जाकर उपदेश प्रहण करे; परन्तु ब्रह्मज्ञानी गुरु के समीप भेंट ले जाना ये। यह है ; क्यों कि महातुभाव महात्मा औं के समीप बिना भेंट जाना, उनका अनादर करना है। ब्रह्मज्ञानी के समीप केंद्रि बहुमूल्य वस्तु तेकर जाना भी उनका अपमान करना है; क्योंकि त्रह्मज्ञानी को किसी वस्तु की अभि-लाषा कदापि नहीं होतो। अतएव ऋषियों ने समिधा अर्थात् ह्वन करने की लकड़ियाँ हाथ में ते जाने का नियम नियत किया था; जिसके अर्थ यह थे कि मैं तप इत्यादि यज्ञ करके निज अन्तःकरण को शुद्ध करके और बाहर के आडम्बरों का स्याग कर, केवल ब्रह्मज्ञान का जिज्ञासु हो कर आया हूँ। जब तक इस प्रकार की जिज्ञासा और ब्रह्मज्ञान की भक्ति, चित्त में उत्पन्न न हो, तब तक वह ब्रह्मज्ञान का अधिकारी नहीं। संसार के सब पदार्थी समिधाओं की भाँति ब्रह्मज्ञानी की अपित में भस्म करके, हम उसकी जान सकते हैं। संसार के पदार्श जीव से बाहर हैं त्रीर ब्रह्म का दर्शन जीव के भीतर होता है, इस कारण एक ही समय में जीव भीतर-बाहर देखन हीं सकता। अतः जो मनुष्य संसारी वासनाओं में लिप्त हैं, जो मनुष्य विषय-भीग में लवलीन हैं, जिनके। यश, प्रतिष्ठा स्त्रौर शासन की वासना जकड़े हुए हैं, वह बहाज्ञान के मार्ग के मार्ग पर जाने योग्य नहीं। इस मार्गहें पर वह मनुष्य पहुँच सकते हैं, जो प्रस्येक वाह्य-बन्धन से स्वतन्त्र हों, जिनका वाह्य अभिलाषा कुछ भी न हो।

मंत्र-तान् ह स ऋषिरुवाच भूयएव तपसा ब्रह्मचयणे श्रद्धयासंवत्सरं संवत्स्यथ, यथाकामं प्रदनान् पृच्छत, यदि विज्ञास्यामः सर्वे ह वो वक्ष्याम् इति ॥ २ ॥

राव्दार्थ — तान=उनके। मृषिक्वाच=ऋषि ने कहा।
भय एव=तुम दो बार। तपस्या=तप करते हुए। ब्रह्मचर्येण=
ब्रह्मचारी होकर। श्रद्धया=श्रद्धा से। संवत्सरं=एक वर्ष तक।
संवत्स्यथ=मेरे समीप रहो फिर। यथाकामम्=यथा कामना।
प्रश्तान=प्रश्तों को। पुच्छत=पूछे।। यदि=यदि । विज्ञास्यामः=
मैं जानता होऊँगा। सर्वं ह=तो सभी व तुम्हारे लिये। वच्यामः
कहुँगा श्रर्थात उपदेश कहुँगा।

अर्थ न तपस्वी के तप को जानते हुए भी पिप्पलाइ अर्थि ने परी ज्ञार्थ एक वर्ष तक उनको तप और ब्रह्मचारी होकर अपने समीप रहने का आदेश किया और कहा। इतना तप करने के पश्चात, जिस प्रकार के प्रश्न करने की इच्छा हो करना। यदि में जानता हो ऊँगा, तो तुमको ठीक बता दूँगा। इस कथा से क्या परिमाण निकलता है ? जो लोग तप और ब्रह्मचर्च्याश्रम से शून्य हैं, ब्रह्मविद्या जानने के अधिकारी नहीं। वर्तमान समय में जो मनुष्य अर्नाधकारी होकर ब्रह्मविद्या के प्रन्थों को पढ़ते और ब्रह्मज्ञान के सम्बन्ध में प्रश्न करते हैं, उससे व्यर्थ समय नष्ट होने के अतिरिक्त और कोई फल नहीं निकलता। जिस श्रकार बिना जोती हुई भूमि में जिसमें कभी हल न चलाया गया हो, जो बीज बोया जाता है।

वह कभो फल नहीं लाता। इसी प्रकार जिसने ब्रह्मचर्य और तप न किया हो, उसको ब्रह्मविद्या के उपदेश से कीई लाभ नहीं होता। ऋषि लोग सस्य कथन करते हैं, यदि मुक्ते खाता होगा, तब मैं तुमको सब बता हूँगा, जिससे स्पष्ट प्रकट है कि वह आजकल के अविद्धान सनुष्यों की भाँति सर्वज्ञ होने का मिथ्या पन्न लेने के प्रकृति वाले नहीं थे; किन्तु प्रत्येक पन्न करने के साथ निज शिक्त का भी विचार रखते थे। ऋषि स्पष्ट शब्दों में कहता है कि मैं सर्वज्ञ नहीं हूँ; परन्तु उनके चित्त की वृत्ति को जानता हुआ कि यह ब्रह्मविद्या के उपदेश को आये हैं; कहता है कि तुमको जो इच्छा है, उसके सम्बन्ध में जो प्रश्न करोगे, उसको में अपने ज्ञानानुकूल बताऊँगा। यह सत्यता का सर्वोत्तम समय था, जबिक मिथ्या अभिमान से समय शून्य था। जब तक मनुष्यों में सत्यता न हो, तब तक धर्म के कार्य यथावत् नहीं चल सकते और जब तक धर्म प्रत्येक के साथ न हो, तब तक सफलता से सुख और शान्ति का मुख देखना दुस्तर है।

मंत्र-अथ कबन्धी कात्यायन उपेत्यपप्रच्छ भगवत् ! कुतो ह वा इमाः प्रजाः प्रजायन्त इति ॥ ३ ॥

शब्दार्थ — अथ=एक वर्ष बीत जाने के पश्चात्। कवन्धी= कबन्धी नाम। कात्यायनः = जो कथ ऋषि के कुल में उत्पन्न हुआ था। उपेत्य=पिप्लादि ऋषि के समीप आकर। पप्रछ=पूछता है। भगवन् = हे गुरु महाराज। कुतः = कहाँ से या किससे। ह वा= पूर्व सृष्टिट की उत्पत्ति को ध्यान पूर्वक कहिये। इमाः = यह जो प्रत्यन्त दीखता है। प्रजा=मनुष्य पशु आदि जीव जन्तु और निर्जीव। प्रजायन्त = उत्पन्न हुए हैं। अर्थ—यहाँ प्रश्न यह किया कि यह प्रत्यन्न देखने योग्य सृष्टि का कर्ता कीन है ; क्योंकि जो वस्तु को ज्ञानानुकूल बनाता है, वही उसकी अवस्था को जानता है और जा उसकी अवस्था ठीक प्रकार जानता है, वही उसका ठीक सुधार सकता है। अतएव संसार के सुधार के लिये। संसार के निर्माणकर्ती का जानना अवश्य है। जा स्ट्राह्ट के एचयिता की नहीं जानता, वह संसार का सुधार नहीं कर सकती, क्योंकि जब तक यह में मालूम है। कि निर्माण-कर्ता ने इसका किस अर्थ से बनाया है, तब तक उस बस्तु से ठीक काम मही लिया जाता ; क्योंकि निर्माण-कर्ता के आश्य के अनुकूल काम लेना ही ठोक कार्य कहला सकता है । श्रीर उसके विरुद्ध कार्य करना, उसकी हाति पहुँचाना है । यथा हम जानते हैं कि नेत्र परमेश्वर ने मार्ग देखकर चलने का दिये हैं। यदि हम नेत्र बन्द करके चलते हैं, ता नेज निर्माण कर्ता के सिद्धान्त के विरुद्ध काम करते हैं, जिससे ठे। कर खाकर कर्ट सहन करते हैं। यहाँ प्रजा से वास्तावक में तार्वर्य शरीर तथा इन्द्रियां का है। यदि हमके। विदित है। जावें कि यह शसीर और इन्द्रियाँ किसने किस अर्थ से निर्माण की हैं. ता हम इस शरीर से उचित लाभ उठाकर सन्मागं पर पहुँच जाते हैं। यदि न मालूम है। कि कर्ती कौन है और उसका अर्थ बनाने से क्या है, ते। मार्ग पर पहुँचना श्रासस्भव होता है। श्रातएव ऋषियों ने सबसे प्रथम प्रश्न यही करना उचित समभा कि इस जगत का कर्ता कौन है। ऋषि

वत्तर देते हैं। मंत्र-तस्मे सहोवाच-प्रजाकामो वे प्रजा-पतिः ज तपोऽत्तर्यत्, स तपस्तप्त्वा स मिथुन-मुत्पाद्यते। रायञ्च प्राणंचेत्यतो मे बहुधाप्रजाः करिष्यत् इति ॥ ४॥ शब्दार्था - तस्मै=इस कार्यायन । सह=बह पिप्पलाद ऋषित खाच=स्पट कहने लगे। बै=जब । प्रजाकामा=प्रजा के अर्था से । प्रजापिः=सब जीवों का नित्य राजा जा परमारता है। सः=उसने। तप=क्रिया देनेवालो शक्ति से । उस्पत्ति=क्रिया अर्थात् हरकत दे । सः=उसने । तपस्तप्ता=हरकत दे कर । मैथुनम्=दे । प्रकार की जोड़ो के। । उत्पादयते=उत्पन्न किया । रियच=एक ते। से।गने योग्य जड़ से । प्रार्थ=हूसरा से।गनेवाला प्रार्थ । इत्येता=यह देवों से।गने योग्य और से।गनेवाले । मे=मेरे । बहुधा=बहु प्रकार की । प्रजा=जीवों के श्रीरों को । करिष्यत्=करेंगे। इति=समाप्ति का शब्द ।

स्तप अनादि प्रजा के आनंदार्थ अपने स्वासाविक न्याय और द्या से जुनत बनाने के अथं प्रकृति जो उसकी अनादि काल से सम्पत्ति है, उसको क्रिया (हरकत ) देकर दो प्रकार का बनाया। एक तो जीव-संगति चेतन्य सृष्टि, जो विशेष आणों के साथ तीन प्रकार की सक्ति रखती है, अर्थात करने न करने आर उलटा करने से जिसमें कि इच्छा रखनेबाती चेतनता प्रकाश हो सके। दूसरे जीवों से रहित भोगने के योग्य विशेष प्राणों से पृथक् जड़ सृष्टि, जिसका चेतन्य-सृष्टि भोग करतो है, जिसमें चेतन्ता नहीं, किन्तु प्रवाधक चेतन्य है । इस दो प्रकार को स्टिन से ही परमात्मा की प्रजा (जीवें) बहुती प्रकार के फल कर्मों के अनुकूल भोग सकते हैं। जिनमें इन्छा रखनेवाली चेतन्य और विशेष प्राणा है, वह भोगनेवाली सृष्टि है, जिसका चेतन्य सृष्टि कहते हैं। जिससे मनुष्य चतुष्पद, पर्वेष्ठ कि इस्यादि जीवधारी, अन्य जो ओगार्थ बने हैं, प्रथा बनस्पति, सिट्टी इस्यादि। इन दो प्रकार को स्ट्रिकि को नाम जड़ श्रीर चेतन्य, स्थावर, चराचर, भागता, भोग्य इत्यादि हैं। इस जोड़ी से ही जंगम,

Accession No. 1576 .....

यह सम्पूर्ण जगत भरा हुआ है, कहीं चेतन्य है, कहीं जड़। निदान प्रजापित परमात्मा ने ही इसकी उत्पन्न किया है और उसीके नियम में यह कार्य कर रहे हैं। उसके नियम के विरुद्ध होना अर्थात् चेतन्य का जड़ हो जाना और जड़ का चेतन्य होना असम्भव है।

प्रश्न अन्य मनुष्य तो इसका पदार्थ यह करते हैं कि प्रजा की इच्छा से परमात्मा ने यह जगत बनाया है।

उत्तर—परमात्मा में यह इच्छा हो नहीं सकती, क्योंकि इच्छा प्राप्त इच्ट व लाभदायक की होती है। लाभदायक वह वस्तु होती है, जी न्यूनता के पूर्ण करे या देश की दूर करे। परमात्मा में न न्यूनता है, न देश है, फिर इच्छा किस प्रकार हे। सकती है। दूसरे इच्छा से जगत् की उत्पन्त मानने में लगातार देश लगता है, क्योंकि जिस वस्तु के। उत्पन्न करने की इच्छा हो, ते। उसका लाभदायक और प्राप्त होना श्रवश्य है। लाभदायक होने के ज्ञान के वास्ते उस वस्तु का होना श्रावश्यक है। जब वह बस्तु उपस्थित है, ते। उत्पन्न करने का विचार किस प्रकार होगा और वह वस्तु भी उत्पन्न होने की इच्छा से उत्पन्न हुई होगी, जिसके लिये फिर वही क्रम का चक्र लगा रहेगा।

प्रश्न-इसका क्या प्रमाण है कि जीवों के हेतु सृष्टि परमात्मा ने रची। कि अस्ति कि जिल्ला के हेतु सृष्टि

उत्तर-प्रजापित शब्द ही बताता है कि परमात्मा उत्पन्न करने से पूर्व भी प्रजापित था और जो अतिरिक्त जीव रूप प्रजा के और हो नहीं सकता।

प्रश्न यह यह मान लिया जावे कि प्रजापति नाम प्रशासना का उत्पन्न करने के पश्चात हुआ।

उत्तर—परमात्मा का कोई गुण जिसके पश्चात नाम रक्खा जावे, हो नहीं सकता, क्योंकि उसके सब गुण कमें स्वाभाविक हैं। अब इसकी व्याख्या करते हैं।

मंत्र-आदित्यो ह वै प्राणी रियरेव चंद्रमा रियवा एतत्सर्व यनमूर्तञ्चामूर्तञ्च तस्मानमू॰

शब्दार्थ-आदिस्यः=सूर्यं जो सब वस्तुत्रों का विनाश करता है। र्यि=स्पर्टा प्राणः=प्राण है अर्थात् सम्पूर्ण पदार्थों का भोगने वाला है । रिय=भोगने योग्य । एव=हो । चन्द्रमाः= चन्द्रमा है। रिय=त्रीर भोगने। एव=त्रथवा। तत् सर्वप्=यह सब जगत्। यत्=जो। सूर्त्तिम्=सूर्त्तिवाला है। अमूर्तैच=सूर्ती से रहित अवस्था है। च= और । तस्मात्=इस कारण से। मूर्ति= मूर्ति अर्थात् ठोस वस्तु । एव=हो । रिय=भोगने योग्य

अर्थ — संसार के जड़ पदार्थों में विनाश और न्यूनता को देखा जाता है, उसको भोगनेवाला प्राण सूर्य है; जिसके कारण प्रत्येक पदार्थ प्राण होकर नाश होता है। सूर्य प्रत्येक वस्तु के भीतर से पानी को किरणों से खींचकर भोगता है, जिससे पदार्थ नाश होते हैं और जिसको भोगता है, वह चन्द्रमा है; अर्थात् जल का मुख्य भाग है। कारण यह है कि उष्णता जो सूर्य की है वह भोगनेवालो है और शीतलता जो चन्द्रमा की है वह भोग्य है; जिसको गरमी भोगती है अथवा जितने मूर्तिमान द्रब्य हैं। मूर्ति का लच्चण यह है कि जिसके खंड मूर्छित अर्थात् ज्ञान से शून्य हों और वह संयोगावस्था में हो । अतः ठोस वस्तुयें मूर्तिवाली श्रौर द्रव श्रौर गैसवाली श्रमूर्ति में ; यह सब भोगने योग्य पदार्थ हैं श्रीर इनको भोगनेवाला श्रादित्य (सूर्य) प्राण है।

प्रश्त-सूर्य को प्राण अर्थात् भोगनेवाला क्यों कहा ; क्योंकि वह भो तो अग्नि का बना हुआ शरीर है।

उत्तर—सूर्य से वर्षा होती है श्रीर वर्षा से सब प्रकार की वनस्पति श्रथीत् श्रम्न इत्यादि उत्पन्न होते हैं श्रीर सूर्य की किरगों वायु के साथ मिलकर प्राण उत्पन्न करती हैं; जिससे जुधा, तृष्णा, मालूम होती है। निदान भोका सूर्य ही है, चेतन्य जीवारमा तो केवल भोग का ही भागी होता है। श्रव उसकी व्याख्या करते हैं।

मंत्र—अथादित्य उदयन्यत्पृष्टी दिशं प्रविद्याति, प्राच्यान्प्राणात् रहिमषु सङ्गियते । यद्दक्षिणां अत्पृतींचीं यदुदीचींयद्धीयदृधीं यदन्तरादिशो यत्सर्वे प्रकाशयति, तेन सर्वान्प्राणान् राहमषु सञ्जिषते ॥ ६ ॥

शब्दार्थ — अर्थ=भोगनेवाली शांक का ब्याख्यान करते हैं, रात्रि के निवास होने पर। आदित्य=सूर्य। यत्=जिस कारण से। प्राचीं=पूर्व दिशा। उद्यन्=उद्य होता। दिशम्=दिशा को। प्रवशति=प्रवेश करता। तेन=उससे। प्राच्यां=पूर्वी भाग में। प्राणान्=प्राणों को। रिश्मपु=किरणों में। सिन्नधत्ते=भिनता है। यत् दिल्लाम्=जिससे दिल्ला दिशा में। यत्प्रतीचीम्=जिससे पिच्छम में। यत् उदीचीम्=जिससे उत्तर में। यदधः=जिससे नीचे। यत् उद्यम्=और जिससे अपर। यत् अन्तरा दिशा=जिससे मध्य कोणों में। यत्=जिससे। सर्वम्=सवको । प्रकाशयति=प्रकाश करता है। तेन=उसने। सर्वान्प्राणान्=सव प्राणों के। रिश्मपु=किरणों में। सिन्नधत्ते=स्थापित करता है।

शर्थ यहाँ पर भोगनेवाली शक्ति का व्याख्यान करते हैं कि जब रात्रि के व्यतीत होने पर सूर्य पूर्व में उदय होता है, तो उस खोर की किर्सों से प्रत्येक वस्तु के भीतर बायु से अगिन संयोग करके जाणों का स्थापित करता है अर्थात् क्रिया (हरकत) देने को शक्ति सूर्य को किरणों में है। जिस प्रकार इंजन में वायु पहले विद्यमान होती है ; जिस समय पानो और आग के द्वारा भाष वनकर स्टीम बन जाता है, तो इंजन को हरकत दे सकता है; जिससे सम्पूर्ण काम चल जाते हैं। प्रस्थेक वस्तु को पृथ्वी का आकर्षण अपनी और खींचता है, जिससे काई वस्तु पृथवी से पृथक नहीं हो सकती; परन्तु पृथ्वी की विपरीत सतोगुणी शक्ति अगिन की है, जो नित्य पृथ्वी के विरुद्ध चलती है ; क्योंकि उसका अएडार सूर्य पृथ्वी से विपरीत दिशा में रहता है । इस कारण अग्नि प्रस्थेक वस्तु के। श्रपने भएडार (सूर्य) की श्रोर ले जाना चाहता है। इस कारण अगिन और पृथ्वी में हर समय संप्राम लगा रहता है। यदि भूमि की शिक्त अगिन से अधिक हो, तो वस्तु पृथ्वी से पृथक न हो सके, यदि अग्नि की शक्ति पृथ्वी से अधिक हो, तो बस्तुएँ सीवी अपर के। चली जावें। स्रतः सर्वव्यापक सर्वेज्ञः परमात्मा ने ऐसा प्रबन्ध कर दिया है कि शक्ति तो अगित में पृथ्वी से अधिक है, जिससे वह प्रत्येक वस्तु के। पृथ्वी से पृथक् कर लेती है; परन्तु पृथ्वी की सहायता के लिये जल को नियत कर दिया है कि वह पृथ्वी की सहायता करके वस्तुओं को पृथ्वो से पृथक् न होने दे। अतः जब पाँव पृथ्वो से उठ जाता है, तो कट पानी पड़कर प्रानि की शक्ति का निर्वल कर देता है, जिससे वस्तु पृथ्वी पर फिर आ जाती है। अग्नि इस पानी को विनाश करके फिर वस्तु के। उठाती है, फिर और जल आकर उसको निर्वल करके रोक देता है। इस प्रकार यह पदार्थ न तो पृथ्वो के साथ हो चिपटे रहते हैं आर न सूर्य को श्रोर जाने पति हैं; श्रतः वायु उनको हरकत देकर पृथ्वी के साथ-साथ चलाती है । इस उपचार से पानी बराबर स्टीम

वनकर उड़ जाता है। अब यह शक्ति प्राण-शक्ति कहलाती है कि जो सूर्य की किरणों से उत्पन्न होकर सब जगत् की भोग रही है। इस कारण वेदान्त के विद्वान मानते हैं कि जुधा और तथा प्राणों का धर्म है, अर्थात् प्राण हर समय भोजन और जल के अवयवों को भीतर से निकालते रहते हैं। जब तक प्राणों का प्रभाव भोजन पर पड़ा रहता है, तब तक कोई कष्ट मालूम नहीं होता, परन्तु जब प्राम् भीतर के निकलनेवाले भोजन को और जल को समाप्त करके शरीर के अवयवों में जा खाना और पानी मिला हुआ है, उस पर प्रभाव डालना आरम्भ करते हैं, तो पानी पर प्रभाव डालने का नाम तृषा है। श्रीर खूराक पर प्रभाव डालने का नाम भूक है अर्थात् जो कुछ हमारे शरीर में या ब्रह्माएड में भोगा जा रहा है, वह सूर्य ही भोग रहा है। यह किया ( हरकत ) प्रत्येक दिशा और कोण में सूर्य की किरणों से ही स्थित होती है। यदि सूर्य की किरणों से फैली हुई अगिन जो प्राण बनाती है, विद्यमान न हो, तो सब जीव-जन्तु मर जावें। शुष्क पृथ्वी में जो वायु चलती है, उसको अग्नि के परमागु अधिक मिलते हैं, इस कारण वह मनुष्यों को अधिक अगरोग्यदायक होती है। जो भूमि नम है, वहाँ की बायु के। अग्नि के परमागु कम मिलते हैं। अतः वह आरोग्यता के लिये हानिकारक है । निदान, प्रस्थेक वस्तु को जितने प्राणों की श्रावश्यकता है, यदि उतने प्राण मिल जावें, तो वह भले प्रकार उन्नति करते हैं। जहाँ प्राणों की शक्ति निर्हेल सिली, वह बिगड़ जाती है। यदि भूमि गीली है, तो ष्टाग्न के कम मिलने से प्राण ठीक काम नहीं कर सकते, जिससे मनुष्य को आरोग्यता बिगड़ जाती हैं। यदि पीने को जल न सिले, तो सूर्य की किरगों पृथ्वी से शक्तियुक्त होकर शरीर के अवयवों को फैला देती हैं, जिससे वस्तु विचाश हो जाती है। इसकी और भी व्याख्या करते हैं।

# मंत्र-स एव वैश्वानरो विश्वरूपःप्राणोऽग्नि रुद्यते। तदेतदृचाभ्युक्तम्॥ ७ ॥ हार्षे हर्षे

शब्दार्थ — स=वह सूर्य जिसका वर्णन त्रा चुका है। एष= जो प्रस्यन्न नेत्र से दोखता है। वैश्वानरः=सम्पूर्ण संसार के प्राणों का चलानेवाला । विश्वरूपः=सच जगत में भोग करनेवाली शिक्त रूप से प्रकाशित । प्राणः=जिसका नाम प्राण, जो श्रम्न त्रादि उत्पन्न करता है। श्रिकाः=गरमी को । उद्यतः=प्रकट करता है। तत्=उसको। एतत= यह । ऋचाभ्युक्तम्=ऋग्वेद के मंत्र में भी कहा है।

अर्थ - यह सूर्य जो प्रत्यच दृष्टिगोचर होता है, उसकी किरणों से अग्नि फैलकर जगत् में प्राण शक्ति उत्पन्न करके अन को बढ़ाती, दूसरे जीव-जन्तुओं को उत्पन्न करतो और नियम में चलाती है। इस कारण चराचर जगत् के शरीरों में जो क्रिया (हरकत ) हो रही है, सब उसी सूर्य की है, जो जगत् मात्र का प्राण है। अतः जगत् में प्राण-शक्ति दो प्रकार से काम करती है। एक तो सामान्य, जिसके द्वारा ६ विकार होते हैं अर्थात उत्पन्न होना, बढ़ना, एक सीमा तक बढ़कर रुक जाना, आकृति बद्लना, घटना, नाश। इन षट विकारों का कारण सामान्य प्राण अर्थात् सूर्ये की किर्णों से उत्पन्न होनेवाली सामान्य हरकत (प्राण) है ऋौर जानवाले में जहाँ विशेष प्राण आर्थात् करने न करने श्रोर उलटा आदि करने की शकि पाई जाती है, उसमें प्रामों के अतिरिक्त जीवात्मा भी होती है, जो उन प्रामों को अपनी इच्छानुकूल चलातो है। बढ़ना आदि काम जो प्राणों के हैं, वह सामान्य और विशेष प्राण दोनों में समान पाये जाते हैं ; परन्तु विशेष प्राण वहाँ होंगे जहाँ जीव श्रीर प्राम् दोनों होंगे और सामान्य प्राम् वहाँ होंगे, जहाँ केवल प्राण होंगे; वास्तव में प्राणों से प्रेरणा (हरकत) होती है। प्राण ही खाते-पीत हैं, जीव तो केवल नियम में चलता है, यथा इन्जिन में ड्राइवर। यह हर दो प्रकार के चाहे विशेष प्राण से हों या सामान्य प्राण से, सूर्य की किरणों से उत्पन्न हुए प्राण ही करते हैं। बढ़ना-घटना स्त्रादि सब काम प्राणों से होते हैं। जीव का इनसे कोई सम्बन्ध नहीं। प्राण परमाश्मा के नियम से, जो उसने सूर्यवालों स्त्रादि में नियत कर दिया है, अपना काम कर रहे हैं। निदान, प्राण ही जगत् को भोगने बाला है।

मंत्र-विश्वरूपं हरिणं जातवेदसं परायणं ज्योतिरेकंतपन्तम् । सहस्रराद्दिमः इतिधा वर्त-मानः प्राणः प्रजानामुद्यत्येष सूर्यः ॥ ८॥

शब्दार्थ — विश्वक्ष पं=समस्त भोगनेवाली शक्तिक्ष । हिरगं=
किरग्रवाला । जातिवेदसं=जिससे वेद अर्थात् ज्ञान उत्पन्न होता
है । परायगं=जो सब प्राणियों में रहता है । तपन्तम्=जो भले
प्रकार गरम हो रहा है । ज्योतिः=प्रकाशक सूर्य । एकम्=जो इस
लोक में एक है । सहस्रारिमः=जिसकी अनन्त किरग्रं हैं । शतधा=
सौ प्रकार से । वर्तमान=काम करती हुई विद्यमान रहनेवाली ।
प्राणः=जीवन का कारग्र । प्रजानम्=सव प्राणियों का । उत्पत्तिः=
प्रकाश करता है । एष=यह । सूर्य=सूर्य ।

श्रथं—जो सूर्य है, जिसकी श्राभास श्रनन्त है, जो सैकड़ों प्रकार की वर्तमान प्रजाशों का प्राण होकर उनका जीवन दे रहा है; जो सब जगत् के भीतर काम करता हुआ और किरणों वाला है, जो रूप जिससे पदार्थों का ज्ञान नेत्रों का होता है, उसके। उत्पन्न करनेवाला श्रीर प्रत्येक प्राणी में एक ही ज्योति या प्रकाश से विद्यमान श्रीर तप रहा है, इन सबका कारण है। इससे स्पष्ट विदित हो गया कि जगत् में जो किया

(हरकत) हो रही है, उसका कारण सूर्य है। अब योग्य कुत की व्याख्या करते हैं। हुई कि एक कि कि कि कि

मंत्र-संवरतरों वे प्रजापतिस्तस्यायने दक्षिण चात्तरञ्च तथे ह वे तदिष्टापूर्ते कृतमित्यु-पासते। ते चन्द्रमसमेव लोकमभिजयन्ते। त एव पुनरावर्त्तन्ते, तस्मादेते ऋषयः प्रजा-कामादक्षिणं प्रतिपद्यन्ते। एष ह वे रियर्पः पितृयाणः॥ ६॥

शब्दार्थ-संवरसरः=वर्ष । वै=निश्चय । प्रजापतिः=जगत की रचा करनेवाला है, प्रत्येक वस्तु की रचा समय पर होती है। तस्य=उस वर्ष के। आयेन=उस वर्ष के वास स्थान में घर है। द्विगां=एक द्विगायन जब सूर्य द्विण की स्रोर जाने लगता है। च=त्रौर। उत्तरम् च=दूसरे उत्तरायण जब सूर्य उत्तर को छोर जाने लगता है। तत्=उनमें। इह वै=जा मनुष्य निश्चय करके । इष्टपूर्ति=वेदानुकुल यज्ञ, बावली, कूप, सर आदि लगाने। कृतम्=उनके फल को इच्छा रखते हुए। उपासते=करते हैं। ते=वह लोग। चान्द्र सम्=भोग शक्ति प्रधान। एव=है। लोकम=शरीर को। श्रभिजयन्ते=विजय करते श्रथीत् प्राप्त करते हैं। ते=बह। एव=है। पुनरावर्त्तन्ते=बार-बार जन्म लेते हैं। तस्मात्=इन कर्भों से। एते=यह। ऋषयः=ऋषि लोग। प्रजा-कामा=संतान को इच्छा रखते हुए। दिच्छां=निचला अर्थात् कुमार्ग पर । प्रतिपद्यन्ते=कर्म करते हैं । यः=जो । पितृयाणः=जो बार-बार जन्म देनेवाला पितादि। एष=यह । ह=िकया हुआ। वै=निश्चय । रिय=भोगने योग्य वस्तु है।

हुन अर्थ - वर्ष अर्थात समय का एक भाग प्रजापति है। इसके जाने के दो मार्ग हैं-एक दिच्चिए। दूसरे उत्तर आदि हैं। वर्ष तक सूर्य पृथ्वी के भूमध्यरेखा से उत्तर की ओर रहता है। श्रद्धे वर्ष तक द्विण की स्रोर स्थात् प्रजा भी दो प्रकार के काम करती है। एक वह काम जिसका फल जन्म-मरण है, जिसकी श्रमि-लापा मनुष्यों में लगी हुई है; जो कर्म प्रस्यच वस्तु के प्राप्त करने के लिये किये जाते हैं। जिससे यज्ञ करना, कूप, सरित, बाबली, वाटिका, उपवन इत्यादि बनवाना, इस तात्पर्य से कि दूसरे जन्म में भी ऐसा मिले, तो मन में इनके संस्कारों के स्थित रहने से अवश्य है। माता पिता के द्वारा उन पदार्थों का भोगने के अर्थ जन्म लेना पड़ता है। स्वार्थवाले कर्म का फल चन्द्र लोक में सफल है। यहाँ चन्द्र लोक से तास्पर्य वह शरीर है. जसमें भोग भोगा जावे। इस स्वार्थ से कर्म करनेवाले मनुष्य पार-बार इस संसार में जन्म लेते हैं। एक शरीर छूटता है, दूसरा तुरन्त मिल जाता है। इस कारण जो ऋषि सन्तानार्थ कर्म करते हैं, वह मुक्ति के अर्था निष्काम कर्म करनेवाले की अपेज्ञा नीच कहलाते हैं। यदापि पाप की अपेज्ञा स्वार्थ-कर्म, जो शुभ है, उत्तम है; परन्तु उन कमों से जो किसी प्रस्यत्त स्वाथे से नहीं किये जाते हैं, जा केवल धर्म समभ कर किये जाते हैं, उनकी अपेना स्वप्त में उत्तम कमीं के अर्थ उत्तर और नीच के लिये दिल्ला का शब्द अयाग किया गया है। निदान, जा पितृयाण बार-बार जन्म लेता है और शरीर के भोग का भागता है, यही भोग्य है, इसके। रिय कहा गया है।

मंत्र-अथोत्तरेण तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया विद्ययात्मानमन्विष्यादित्यमभिजयन्ते । एतद्दे प्राणानामायतनमेतदमृतमभयमेतत् परायण-

### मेत्रमात्र पुनरावर्त्तन्त इत्येष निरोधस्तदेषः इलोकः ॥ १०॥

शब्दाथं — अथ=उसके बाद । उत्तरेण=ग्रुभ और उत्तम कर्मी से या ज्ञान-कर्म की दिल्ला सानकर ज्ञान से । तपसा=गरमी-सरदी, मान-अपमान, भूक-प्यास और सतादि वर्तों के पालन में जो कष्ट होता है, उस । ब्रह्मचर्येन=वेदानुकूल इन्द्रियों को वश्य में रखने से । अद्ध्या=श्रद्धा से । विद्यया=ज्ञान से । अप्रमानम्=परमास्मा या जीवास्मा के । अन्विष्य=ज्ञानकर । आदिस्यम्=सूर्य लोक को । अभि-जयन्त=वश में करते हैं । एतत्वै=यही भोगता अर्थान भोगनेवाले का स्वरूप है । प्राणानाम=प्राणों को । आयतनम्=ठहरने की जगह है ; इसके आधार प्राण स्थित रहते हैं । एतत्=यहा । यम्यतम्=नाश रहित । अभयम्=भय रहित । एतत्=यहो । परायण्म्=ज्ञान का आतम्माग । एतस्मात्=इस आस्मज्ञान से । न=नहीं । पुनःआवर्त्तने= इस कल्प में लौटते हैं । इति=अंतिम । एष=यह निरुद्ध ज्ञान का अन्त है । तत्=उसका वर्णन करनेवाला। एष=यह । रलोकः=श्लोक है

श्रर्थ—जो मनुष्य दूसरे नियम पर जिसको देवयान श्रर्थात् विद्वानों का मार्ग कहा गया है; कमें करके, शीतोष्ण, जुधा, रूषा, मानापमान को सहन करता हुआ, ब्रह्मचर्य त्रत को वेदाज्ञानुकूल पालन करने से इन्द्रियों को वश में रखकर गुरु आज्ञा में अद्धा रखता हुआ, रात-दिन विचार करके और सत् विद्या के द्वारा आस्मा को जान लेता है, वह आदित्य अर्थात् भोगता के ज्ञान को प्राप्त कर लेता है। यही भोगता अर्थात् जीवात्मा और परमात्मा का ज्ञान है, मनुष्य जीवन का उदेश मार्ग है। वहाँ पर पहुँचकर प्राणों का काम समाप्त हो जाता

है। यह अमृत अर्थात् मुक्ति है और यही दशा प्रश्येक प्रकार के भय से रहित है। यह इस ब्रह्माएड के भीतर ज्ञान की सब से अंतिम पदवी है। जिसके जानने के पश्चात् फिर कुछ जानना शेष नहीं रहता; जिस प्रकार प्रश्येक जन्म में मर कर जन्म लेना पड़ता है और जन्म के पश्चात् मोत आती है; यहाँ पहुँच कर वह क्रम टूट जाता है। इसकी प्राप्त करके इस संकल्प के भीतर फिर जीवारमा जन्म नहीं लेता। यही ज्ञान इस जन्म-मरण के चक्कर का जिसमें फैंसा हुआ जीवारमा दुःख उठा रहा है, समाप्त है। इस श्लोक में इस बात का वर्णन है।

प्रश्न जबिक जीवात्मा नित्य है, तो वह सदा अमर है। इस दशा में अमृत क्यों कहा गया, जबिक सदा ही अमृत है।

उत्तर—जन्म के अर्थ, जीव और शरीर का संयोग है और मौत का अर्थ जीव और शरीर का वियोग है, फिर जन्म के परचात मौत और मौत के परचात् जन्म होता है; परन्तु मीच वह अवस्था है, जो मर कर नहीं छूटती; किन्तु जन्म से छूटती है। इस कारण प्रत्येक यानि मरने से छूटती है और मोच जन्म से छूटता है।

प्रत—इस दशा में मौत श्रौर मेाच में क्या भेद है, क्येंकि मोच भी जन्म लेने से छूटती है श्रीर मौत भी जन्म लेने से।

उत्तर मौत के समय कर्म विद्यमान होते हैं, जिनके कारण से भोग यानि या उभय यानि में जाना अवश्य होता है, परन्तु मांच में कर्म नहीं होते। दूसरे मौत के समय सूद्म शरीर संस्कारों के सहित विद्यमान होता है; परन्तु मोच में सूद्म शरीर और संस्कार विद्यमान नहीं होते, केवल कर्म-यानि में मोच से लौटकर जीव आते हैं।

प्रश्न बहुत से सनुष्य मोच में भी सूदम शरीर मन और इन्द्रियों की जीव के साथ मानते हैं। उत्तर-सूदम शरीर दे। प्रकार का है। एक ता सत्रह तस्वें का याग जा भूतों के अंशों से बना हुआ है। दूसरा जीवास्मा की स्वासाविक शक्तिरूप सूद्म भूतें का बना हुआ, ता पुनर्जन्म में साथ रहता है, परन्तु मुक्ति में दूसरा स्वामाविक शरीर रहता है, भौतिक नहीं रहता।

प्रश्न वहुत से मनुष्य भौतिक सूदम शरीर का भी मुक्ति में जीव के साथ मानते हैं। हु इस क्षे माना के साथ मानते हैं।

उत्तर यह केवल अविद्या है, क्योंकि यदि भौतिक शरीर मुक्ति में भी नाश न हो, ता वंधन में किस प्रकार नाश है। सकता है; क्योंकि उस समय कर्मों के संस्कार जो भागने याग्य हैं, मन में मौजूद होते हैं। जे। मुक्ति और बंघन दोनों दशाओं में नाश न हो, वह नित्य हो जावेगा। जब सूदम शरीर नित्य हो गया, ता वह भौतिक कहला नहीं सकता; क्योंकि भौतिक उसे कहते हैं. जो भूतों के अंशों से बना हो। जो बना है, वह निस्य कहला नहीं सकता। सम्भव है, बहुत से मनुष्य कहने लगें कि जिस प्रकार वेद बने हैं और नित्य भी हैं, इसी प्रकार सूदम शरीर बना भी है और निस्य भी है; परन्तु यह विचार सस्य नहीं, क्यों कि वेद गुण है। परमात्मा ज्ञान स्वरूप का गुण का गुणी के साथ समवाय सम्बन्ध होता है। श्रतः जब से परमात्मा है माति उत्पन्न करता चीर तबसे उसका ज्ञान वेद भी है।

प्रश्न — जबसे परमात्मा है. यदि तब ही से वेद भी हैं, तो

वेद ईश्वर कृत हैं, क्यों कहते हैं ?

उत्तर—ईश्वर का ज्ञान अनन्त है, उसमें जीवों की मुक्ति के योग्य ज्ञान परमात्मा वेद के द्वारा देते हैं। अपने अनंत ज्ञान में से विभाग करने के कारण वह वेद के कर्ता कहलाते हैं। विभाग से उत्पन्न हुए से कहलाये और इस उत्पत्ति से पूर्व वैसे ही (जैसे हैं) विद्यमान होने के कारण नित्य हो सकते हैं; परन्तु भौतिक सूदम शरीर संयोग से उत्पन्न होता है। संयोग से उत्पन्न हुई कोई वस्तु नित्य हो ही नहीं सकती।

मंत्र-पंचपादम् पितरं हादशाकृतिं दिव आहुः परे अर्द्धेपुरीषिणम् । अथेमेऽन्य उपरे विचन्तणं सप्तचके पदरआहुरपितमिति ॥ ११ ॥

शब्दार्थ — पंचपादम् = पंच ऋतु जिनके पाँव के अनुकूल। द्वादशाकृति = द्वादशा मास जिसको आकृति । पितरम् = रज्ञा करनेवाले । दिवा = सूर्य से ऊपर का आकाश । आहुः = कहते हैं । परे = परली और के । अर्द्ध = अर्द्ध भाग में । परोषिणम् = जिसके साथ जल का कारण कार्य भाव का सम्बन्ध है अर्थाद् वर्षा का कारण है। अथ = अब और । अन्ये = दूसरे विद्वान् । परे = उस वर्ष को जो काल का उत्तम भाग है । विचन्न एं = जो विशेषता के साथ दूसरों को दिखला सकता है । सप्तचके = जो भू आदि सप्त लोकों में घूमता है अथवा सात रंगों को जिसकी किरणें हैं । षडर = षट्ऋतु जिस वर्ष के अंग हैं । आहुः = कहते हैं । अपितम् = रथ में, जिस प्रकार नाभी लगी होतो है, ऐसे लगा हुआ ।

श्रथं—जिस वर्ष के प्रदापित बताया था, श्रव उसका जन्म बताते हैं कि वह संसार में पंच ऋतुश्रों को पिता की भाँति उत्पन्न करता और रत्नापूर्वक नियम में चलाता है। यद्यपि ऋतुएँ पट् हैं, परन्तु यहाँ शरद ऋतु के। हेमन्त में संयुक्त कर दिया है, क्योंकि दोनों में शीत होता है। केवल न्यूनाधिक का श्रेतर है, जिसकी श्राकृति द्वादश मास के। एकत्रित करने से प्रकट होती है श्रर्थात् द्वादश मास का वृत्तान्त है। जिसका वर्षा के साथ उत्पन्न करने का सम्बन्ध श्रर्थात् जो वर्षा को उत्पन्न करता है, जिसके उत्पर के श्रद्धभाग में सूर्य के उत्पर का भाग है। दूसरे विद्वान लोग इस प्रकार भी विभाग करते हैं

कि वह काल का उत्तम भाग है, जो घट ऋतुओं का योग है। जिस प्रकार सूर्य आदि सप्त लोकों को अपने सामने घुमाता है और जिस प्रकार एथ की नाभि में आरे लगे होते हैं, उसी प्रकार इस वर्ष के चक्कर में यह सब ऋतुएँ और मास इत्यादि लगे हुए हैं। प्रश्न--लज्ञण तो वर्ष का करने लगे थे, परन्तु वर्णन बहुत

कुछ सूर्य की परिक्रमा का कर दिया। । है हुए हरि निर्मा

उत्तर — सूर्य के परिक्रमा से हो काल अर्थात् समय का विभाग होता है, इस कारण दिन, रात, मास, वर्ष, सूर्य की चाल से ही प्रकट होते हैं।

हि। प्रश्न — सूर्य घूमता है या पृथिवी घूमती है; क्योंकि रात दिन इस्यादि भूमि की चाल से उत्पन्न हुए माने जाते हैं। इसे सूर्य की चाल क्यों लिखा ?। अस्ति हार कि एक स्मार्थ

उत्तर — यहाँ उपचार से दिखलाया है कि जैसे रेल में बैठकर जब लाहौर पहुँचते हैं, तो कहते हैं, लाहौर आ गया। यहाँ आना लाहौर में है या रेल में श्रियाना रेल में है, परन्तु कह लाहौर में देते हैं।

मंत्र-मासो वे प्रजापित्स्तस्य कृष्णपक्ष एवरियः । शुक्लः प्राणस्तस्मादेत ऋषयः शुक्ल इष्टं कुर्वन्तीतर इतरस्मिन् ॥ १२ ॥ शब्दार्थ-मासो=मास जो है । वै=ितरचय करके ।

शब्दार्थ — मासो = मास जो है । वै= निश्चय करके ।
प्रजापितः = प्रजा का स्वामी उत्पत्तिकर्ता है । तस्य = उसका ।
कृष्णिपच्च = अँधेरा पच्च जो है । एव = है । रिय = भोगने योग्य वस्तु
है और । शुक्लपच्च = चन्द्र पच्च । प्राणः = भोगता है । तस्मात् = इस
कारण से । एते ऋषयः = यह ऋषि लोग । शुक्ले = उजाला पच्च ।
इष्ट = यज्ञ को । कुर्वन्ति = करते हैं । इतरे = जो वेद के ज्ञान से
शून्य हैं । इतरिसम् = कृष्ण पच्च में यज्ञ करते हैं ।

अध्यर्थ जो गुण् अवयवों में न हो, वह कुल में हो नहीं सकता ; अतिरिक्त पाँच गुर्णों के। इस हेतु वर्ष के भाग सास हैं। उनसे प्राण अर्थात् भोगता योग्य वस्तुको तकसोम दिखाते हैं कि कृष्णपत्त है स्त्रीर शुक्लपत्त प्राण है। तारपर्य यह है कि जिसमें ज्ञान है, वह भोगता और जो ज्ञान से रहित है, वह भोगने योग्य वस्तु है । जो मनुष्य वेदों के ज्ञाता हैं, वह ज्ञानानुकूल यज्ञादि सब कार्य करते हैं। वह शुक्ल पद्म में यज्ञ श्रादि कर्म करते हैं श्रीर जो मनुष्य ज्ञान से रहित हैं, वह वेद के विरुद्ध कर्म करके दुःख पाते हैं; क्योंकि जो ऋँधेरे में चलता है, वह निश्चय मार्ग पर नहीं पहुँच सकता ; प्रायः ठोकर खाता है और जो प्रकाश में अर्थात उद्देश और पथ को देखकर कर्म करता है, वह सफलता को प्राप्त होता है। देखकर चलनेवाले को ठाकरें भी नहीं मिलतों। तात्पये यह है कि दो शक्तियें मार्ग पर ले जानेवाली होती हैं एक नेत्र, दूसरे सूर्य। जी इन दोनों को काम में लाता है। वह दुःखों से बच जाता है। जो ऋँधेरे में चलता है या दिन के समय नेत्र बन्द करके चलता है, दोनों दशात्रों में हानि डठाता है। इस हेतु आस्मिक मार्ग समाप्त करने के हेतु वेद और बुद्धि दोनों के अनुकूल कर्म करना चाहिये। यदि वेद के अथीं को विना बुद्धि से काम लिया जावे या बुद्धि को बिना वेद के काम में लाया जावे, तो दोनों अवस्थाओं में सफलता नहीं हो सकती। ऐसी भूल में सम्पूर्ण संसार के मनुष्य लिप्त हुए दुख पा रहे हैं।

मंत्र—अहोरात्रो वे प्रजापितस्तस्याहरेव प्राणो रात्रिरेव रियःप्राणं वा एते प्रस्कन्दिन । ये दिवा रत्या संयुज्यन्ते, ब्रह्मचर्यमेव तद्रात्री रत्या संयुज्यन्ते ॥ १३॥ शब्दार्थं — श्रहोरात्रः=दिन-रात । वै=िनश्चय करके ।
प्रजापितः=संसार के प्रवन्ध के चलानेवाले हैं । तस्य=उसका।
श्रह एव=दिन ही । प्राणः=प्राण श्रर्थात् भोगता शिक है । एव=
ही । रात्रि=रात । रिय भोगने योग्य वस्तु है । प्राणं=प्राणों को ।
दिवा=जो मनुष्य । एते=यह । प्रस्कन्दिन्त=सुखाते या विनाश
करते हैं । यः=जो । दिवा=दिन । रस्या=स्त्री से । संयुज्यन्ते=सम्बन्ध
करते हैं । ब्रह्मचर्थं=ब्रह्मचर्य । एव=भी है । तत्=वह । यत्=जो ।
रात्री=रात के समय । रस्या=स्त्री से । संयुज्यन्ते=सम्बन्ध
करते हैं ।

पृथिवी के परिक्रमा से उरपन्न होते हैं, प्रजापितः मानकर कहते हैं कि इनमें से दिन प्राण हैं प्रथात भोगता है। जो इस भोगनेवाले दिन में भोग करता है, वह अपने प्राणों को हानि पहुँचाता है अर्थात जीवन के न्यून करता है। इस कारण दिन के समय भोग करना पाप है। जो मनुष्य रात्रि को सम्बन्ध करते हैं, वह एक प्रकार के बहाचारो हैं; क्यों कि इनमें अर्द्ध रात्रि तक विषय वासना को रोकने की शक्ति है। जितना मन और इन्द्रियों पर अधिकार रख सके और वेदाज्ञानुकूल कर्म करे, यही बहाचये और जितना वेद-आज्ञा के विरुद्ध इन्द्रियों का दास बनकर कर्म करे, यही हानिकारक है। निदान, दिन में विषयभोग आत्मा के बल को हानि पहुँचानेवाला है, या शरीर को रोग-प्रसित करनेवाला है। जितना रोका जावे, उतना लाभकारी है। सूर्य या दीपक किस प्रकाश की दशा में यह प्राणों को हानिकारक हैं।

मंत्र-अन्नम् वै प्रजापतिस्ततो ह वे तद्वेत-स्तस्मादिमाः प्रजाः प्रजायन्त इति ॥ १४ ॥

शब्दार्थ- अन्नम् वै=यह गोधूम्, माष्, चावत इस्यादि जो अन्न हैं । प्रजापतिः=सब जगत् की उश्पत्ति और जीवन का हेतु होने से प्रजापति कहलाता है। तती ह वै=उस प्रसिद्ध अन से ही। तत्=उससे। रेतः=श्री पुरुष का एज वीर्च्य उत्पन्न होता है। तस्मात्=उस रज वोर्थ्य से। इमाः प्रजाः=यह जोवयुक्त संसार। प्रजायन्त=वश्पन्न होतो है । वस्य । हिना । स्थ्या होतो है । यः = वा । विसा

्त्रिर्ध सब जगत् की उत्पत्ति और जीवन का हेतु होने के जैसे अन्न ही प्रजापति हैं, उस अन्न के खाने से खी और पुरुष जीवों में वीर्ट्य और रज उत्पन्न होता है ; जिससे सम्पूर्ण प्रस्यच दृष्टि आनेवाली जगत की उत्पत्ति होतो है ; क्योंकि विना रजावीयमी के संयोग के सुष्टि उत्पन्न होती हिट है कि इनमें से दिन पाण हैं जयाँच भागवा है। ति छि डिक

ना प्रश्न <del>- त्रादि सृ</del>ष्टि में जो ऋषि उत्पन्न हुए या यवनमत के अनुसार जो पैरामगर उत्पन्न हुए, वह किसके रज बीर्य से क समय सीय करना पाप है। हो सनुख्य राजि के कुनक्रिक

कि उत्तर—दे प्रकार से सुदिट उत्पन्न होती हुई हिट आती है। यथा के इं साँचा वनाता है, तो वह साँचे से साँचा नहीं वनाता ; किन्तु पहला साँचा हाथ से बनाता है। फिर साँचे से साँचा बनता है। इसी प्रकार आदि सृष्टि में जो मनुष्य उत्पन्न होते हैं, वह प्रकृति माता और परमात्मा पिता के कारण ईश्वर की शक्ति के साथ से उत्पन्न होते हैं। पश्चात् जब मनुष्य साँचा में बन जाता है, तो उनके रज-बीच्ची के साथ उत्पत्ति का नामकारा है। सूर्य या दीपक किस प्रकेरिता है । जिस्सा

प्रश्न-क्या, इन ऋषियों का पृथ्वी उगल देती है, जो एक

साथ युवा उत्पन्न हो जाते हैं ? डत्तर—रज वीर्य भोजन से उत्पन्न होता है। भोजन में कहाँ से जाता है-परमाणु से । जतः परमाश्मा क्रिया (हरकत) देकर रज-वीर्य बनने योग्य परमाणुत्रों का नियम से मिला देते हैं, जिससे वह शरीर बन जाते हैं।

प्रश्न-यह बात समक्त में नहीं श्राती कि एक दम से युवा कैसे उत्पन्न हो जाते हैं ? कि अपनि कि एक दम से युवा

उत्तर—जब सूर्य चन्द्र या और पृथ्वी जैसे बड़े बड़े लोक बनते हुए मानते हो। तो क्या सूर्य थेगड़ा-थेगड़ा सा मिलकर बना है अथवा एक दम से ? यदि थेगड़ा-थेगड़ा सा बनता, तो सूर्य सम्बन्धी लोक कभो स्थित नहीं होता। जिस प्रकार यूरुप में एंजन ढालने वाले कार्यालय हैं। एकदम से इतना बड़ा एंजन, बड़े-बड़े गार्डर इत्यादि ढल जाते हैं; परन्तु भारतवष में नहीं ढलते; तो क्या यह विचार करना चाहिये कि यह पूर्व बहुत छोटे उत्पन्न होते हैं, पुनः पालन-पोषण से इतने बढ़ जाते हैं। यह समम में न आना केवल परमात्मा की शिक्तियों के न जानने का फल है। एक आर तो बड़े आम की गुठली से आम का वृक्त होता है, दूसरी और बूहर अत्यन्त छोटे बोज से आम से भी बड़ा वृच्च उत्पन्न हो जाता है।

मंत्र-तद्य ह वे तत्र जापतिव्रतं चरित ते मिथुन मुत्पादयन्ते । तेषामेवेषे ब्रह्मलोको येषां तपा ब्रह्मचर्य येषु सत्यं प्रतिष्ठितम् ॥ १५॥ शब्दार्थ-तत्=वह उपरोक्त कथित। ह=प्रसिद्ध। ये=जो

शब्दार्थ — तत्=वह उपरोक्त कथित। ह=प्रसिद्ध । ये=जो मनुर्ध्य इन्द्रियों के। वश में रखनेवाले हैं। प्रजापतिव्रतं=प्रजा के रक व्रत के। व्यर्थात् नियम-पूर्वक गर्भाधान ब्रादि। चरनित=करते हैं। ते=वह लोग। मिथुनम्=पुत्र पुत्री दोनों प्रकार की सन्तान को। उरपाद्यन्ते=उरपन्न करते हैं। तेषाम=उनके व्यर्थ ही। ब्रह्मलोक= ब्रह्मज्ञान का दर्शन होता है। येषाम्=जिनका मन। तपः=तप। ब्रह्मचर्णम्=इन्द्रियों को रोककर नियमपूर्वक वेदों की शिला पाना। येषु=जिनमें। सत्यं प्रतिष्ठितम्=सत्य त्रतः त्र्यटल, जिनका त्रतं कभी न टले।

उरपन्न करते हैं अर्थात् व्यभिचार आदि से रहित होकर जो नियमपूर्विक गृहस्थाश्रम करते हैं, उनकी सन्तान दोनों प्रकार की होतो है। जो मनुष्य नियम-विरुद्ध व्यक्तिचार आदि करते हैं, वह सन्तान रहित इस संसार से चल देते हैं। वही मनुष्य बहाज्ञान के द्वारा मुक्ति के आनन्द का प्राप्त करते हैं, जो पर्व बद्धाचर्याश्रम नियमानुकूल कर ह श्रीर विद्या से आत्मा के। हड़ बना लेते हैं, अथवा तप से। और बहाचर्याश्रम और गृहस्था-अम, बानप्रस्थाश्रम इन तीनों के। वेद के त्र्यनुकूल टढ़ ब्रत होकर करते हैं ; जिनके भीतर ईश्वर विश्वास हढ़तापृत्रक स्थित होता है कि जिसका कोई गिरा ही न सके। ईश्वर-विश्वास संन्यासा-अम में हढ़ होता है। अतः मुक्ति के परमानन्द के। वही मनुष्य प्राप्त करते हैं, जो चारों आश्रम ब्रह्मचर्चा, गृहस्था वानप्रस्थ और संन्यास वेद की आज्ञानुकूत मार्ग से न गिरते हुए कमें करते हैं श्रीर जो मनुष्य त्राश्रम व्यवस्था को ताड़ने त्रथवा अवैदिक रीति से आश्रम बहुए करते हैं, वह मुक्ति का प्राप्त नहीं कर सकते।

# मंत्र-तेषामसी विरजी ब्रह्मलोको न येषु जिह्ममनृतं न माया चेति ॥ १६ ॥

शब्दार्थ — तेषाम्=उन मनुष्यों के लिये । असी=उपरोक शरीर छोड़ने के पश्चात प्राप्त होनेवाला । विरजः=सब प्रकार के देखों से रहित । ब्रह्मलोका=ब्रह्म देश है । न=नहीं । येषु=जिनमें । जिह्म=छल कपट ध्रतेता इत्यादि । अनुतम्=मिण्या काम । न=नहीं । माया=आत्मा के ब्रिहद्ध । च=ब्रौर । इति=यह प्रथम प्रश्न समाप्त हुआ । प्रकार कि क्रा अर्थ — वहो मनुष्य परमात्मा के दर्शन करने के येग्य हैं कि जो छल कपट, घोका आदि हर प्रकार से रहित हैं, न जिनमें पालसो है; जो किसो प्रकार के मिथ्या कर्म करते हैं, बिना ज्ञान के अन्य पदार्थों की उपासना करते हैं और न आत्मा के विकद्ध मानते और न करने का उद्यत होते हैं। जो मनुष्य इन दोवों से रहित होकर चारों आश्रमों का पूरा करते हैं, वह मुक्ति का प्राप्त करते हैं, अन्य नहीं।

### कि एए ए अथा हितीय प्रश्न एक एक

मंत्र-अथ हैनं भागवो वैदर्भिः पप्रच्छ। भगवन् ! कत्येव देवाःप्रजां विधारयन्ते कतर एतत् प्रकाशयंते,कः पुनरेषांवरिष्ठ इति॥१।१७॥

शब्दार्था — श्रथ = काश्यायन के प्रश्नोत्तर के पश्चात्। एनं= इन पिष्पलाद ऋषि के। भागवः=भागव ऋषि के गोत्र में उत्पन्न हुआ। वेद्भिः=वैद्भि के पुत्र ने। पत्रच्छ = पूछा। भगवन्=हे गुरु महाराज। कित=कितने। एव = ही। देवाः = देवता। प्रजां=प्रजा के। विधारयन्ते = स्थापित रखते हैं। कतरः = कितने। एतत् = इस जगत् के। प्रकाशयन्ते = प्रकाशक । कः = कीन । पुनः = फिर। एषाम् = इनमें। वरिष्ठ = उत्तम है। इति = इस प्रकार पूछा।

अथे जब कारयायत के प्रश्त का उत्तर पिपालाई ऋषि दे चुके, ता भार्गव गात्र में उत्पन्न हुए वैद्भि नामी ऋषि ने प्रश्त किया कि महाराज इस जगत् का विशेष धारण करनेवाले कितने देवता हैं; क्यांकि कोई वस्तु स्वयम् बिना कर्ता के कभी स्थित नहीं हुआ करती है और जो उत्पन्न होती है, वह किसीके चिना रह नहीं सकती। कौन से देवता हैं, जो मुक्ति रूप होकर इस प्रजा की अनेक प्रकार की आकृति के। स्थित रखते हैं और कीन उसका प्रकाशित करते हैं ? फिर इन देवताओं में सर्वोत्तम कीन सा देवता है ? इस एक प्रश्न में तीन प्रश्न हैं। प्रथम इस जगत की आकृति कीन धारण करता है अर्थात् इस जगत् का उपादान कारण क्या है ? द्वितीत यह कि कीन इसका प्रकाशित करता है अर्थात् इसमें जो ज्ञान है, उसका साधन क्या है ? तृतीय इन सब देवताओं में सबसे उत्तम देवता कीन है ? इसका उत्तर ऋषि देते हैं।

मंत्र—तस्मे स होवाचाकाशो हवा एष देवो वायुरिकरापः पृथिवी वाङ्मनश्रक्षः श्रोत्रश्च। ते प्रकाश्याभिवदन्ति वयमेतदाणमवष्टभ्य विधारयामः॥ २ । १८ ॥

राब्दार्था—तस्मैं=उस वैद्भिं को। स=वह पिष्पलाद ऋषि।
होवाच=स्पष्ट कहने लगे। हुवै=निश्चय करके। आकाशः=
आकाश। एष देवः=यह प्रकाशमान। वायुः=वायु। अन्निः=
आगि। श्रापः=जल। पृथिवी=भूमि। वाक्=जिह्वा। मनः=मन।
चलुः=नेत्र। श्रोत्रम्=कान । च=और। ते=वह। प्रकाश्य=निज
महिमा का प्रकाशित करते हुए। अभिवद्नित=कहते हैं। वयम्=
हम भी। एतन्=इसके। वाग्रम्=इसके ठहरने में संदेह है।
अवष्टभ्य=रोक कर। विधारयामः=विशेषता के सहित धारण
करते हैं।

श्रार्थ — पिष्पलादि ऋषि ने स्पष्ट उस वैदर्भि ऋषि से कहा कि निश्चय करके पृथ्वी, जल, श्राप्ति, बायु, आकाशा यह पंच तस्व इस शरीर के उपादान हैं और वाक, हस्त, पाद, उपस्थ तथा लिंगेन्द्रिय मिलाकर पाँच कर्मेन्द्रियाँ और मन अर्थात चारों भकार के अन्तः करण जिसे मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार कहते हैं, जो मन की चार प्रकार की अवस्थायें हैं और आँख, कान, नाक, रसना, स्वचा इत्यादि ज्ञानेन्द्रियाँ यह अभिमान से कहते हैं कि जिस प्रकार उस मकान की छत की जिसके गिरने का संदेह हो, शहतीर के थुने देकर स्थित रखते हैं; ऐसे ही हम इस शरीर को स्थित रखते हैं। यद्यपि मन और इन्द्रियाँ प्राण सब जड़ है, परन्तु अलंकार रूप से जो उनका शास्त्रार्थ है, उसके प्रकाशित करते हैं, जिससे सत्य ज्ञान के जाननेवालों की विदित हो जावे कि आन्तरिक अवस्था क्या है। इस कारण इस प्रश्न के उत्तर में ऋषि प्राण और इन्द्रियों का शास्त्रार्थ दिखलाते हैं।

प्रश्त — श्रुति ने केवल वाणी पृथक् इन्द्रिय लिखी। तुमने पाँचों कर्म इन्द्रियाँ किस प्रकार प्रहण की और मन लिखा हैं। उसके चारों प्रकार के अन्तः करण और आँख कान से सब कर्म

इन्द्रियाँ कैसे यहण कीं ?

उत्तर—लज्ञाण आदि से उस प्रकार की वस्तुओं का प्रहण होता है। इसलिये उपपन्न अर्थात् एक-एक, दो-दो वर्णन करके आगे श्रुति ने सबका लज्ञाण दे दिया है; जिससे सब कर्म-इन्द्रियाँ, ज्ञान-इन्द्रियाँ और चारों प्रकार के अन्तःकरण लिये जा सकते हैं।

प्रश्त — जड़ इन्द्रियों में अभिमान कैसे हो सकता है? जब अभिमान हो ही नहीं सकता, तो अभिमान से कहना क्यों लिखा ?

क्या लिखा ! उत्तर— अभिमान न तो चेतन्य अर्थात् ज्ञान स्वरूप को होता है और न जड़ को होता है ; किन्तु सदा न्यून विद्यात्राले को होता है। सो यह इन्द्रियाँ, जो अल्प ज्ञानी जीवारमा की शिक्त से किया (हरकत) पाती हैं, अहङ्कारी अर्थात् अभिमान कहला सकती हैं। मंत्र—तान् वरिष्ठः प्राण उवाच । मा मोहमा-पद्मथाऽहमेवैतत्पञ्चघाऽऽरमानं प्रविभज्यैत-हाणमवष्टभ्य विधारयामीति ॥ ३ । १६ ॥

शब्दार्थ — तान् = उन इन्द्रिय रूप देवतों को । वरिष्ठः = इनमें सब से उत्तम । प्राणः = प्राणों ने । उवाच = कहा । मा = मत । मोहं = मोह । श्रापद्यथ = श्रभिमान से भूल मत करो । श्रहम् = मैं। एव = है। एतत् = इस प्रत्यत्त । पंचधास्मानं = इस पाँच प्रकार के प्राण श्रथीत् प्राण, श्रपान, समान, उदान, ठ्यान । प्रविभव्य = विभाग करके। एतत् = इस । वाणम् = शरीर को । श्रवष्ट भ्यः =

रोककर। विधारयामि=धारण करता हूँ।

श्रुष्ठ जो प्राण हैं, उसने कहा—हे इन्द्रिय रूप देवतो ! तुम श्रुष्ठ जो प्राण हैं, उसने कहा—हे इन्द्रिय रूप देवतो ! तुम श्रुष्ठान से भूल में मत पड़ो। इस शरोर को तुम धारण नहीं करते कि तुम्हें स्वयम् श्रापको पाँच प्रकार से विभाजित करके श्रुर्थात् एक प्राण, द्वितीय श्रुपान, तृतीत व्यान, चतुर्थ समान, पंचम उदान रूप होकर, इस शरीर को गिरने से रोककर धारण करता हूँ। तुम इसको धारण करनेवाले नहीं; किंतु मैं हूँ। श्रुष्ठ यह शास्त्रार्थ श्रारम्भ हुश्रा कि शरीर को धारण करनेवाला कौन है ? इन्द्रियों का पच्च है कि शरीर हमारे कारण से स्थित है। श्रुप्ते चलकर प्रमाणों से निर्णय होगा; क्योंकि इस सिद्धान्त के साथ मनुष्य जीवन का बहुत बड़ा सम्बन्ध है कि मनुष्य का इन्द्रियों के विषयों के भोगने से जीवन होता है श्रुथवा प्राणों की रच्चा। प्राणायाम इत्यादि श्रीर प्राणों को ठीक रखनेवाला भोजन हो श्रीर श्रुन्य सामान से श्रागे इस विचार के। देखते हैं। मंत्र ने अध्या श्रीर श्रुन्य सामान से श्रागे इस विचार के। देखते हैं। मंत्र ने अध्या श्रीर श्रीर श्रीर सामान हो श्रीर श्रीर सामान हिं है।

मुत्क्रमत इव तिहमन्तुत्कामत्यथेतरेसर्व एवोत्का मन्ते तिहमॐइच प्रतिष्ठमाने सर्व एव प्रतिष्ठन्ते। त्यथामक्षिका मधुकरराजान मुत्क्रामन्तं सर्वा एवोत्क्रामते तिहमॐइच प्रतिष्ठमाने सर्वा एव प्रातिष्ठन्ते एवं वाङ्मनश्रक्षः श्रोत्रंच ते प्रीताः प्राणं स्तुन्वन्ति ॥ ४ । २० ॥

शब्दार्थ—ते=बह इन्द्रिय रूप देवता। अश्रद्धानाः=श्रद्धा से
शून्य। बभूवुः=हो गये या उन्होंने अपना काम छोड़ दिया,
जिससे शरीर नष्ट हो जावे, इस पर वह प्राण्। अभिमानात्=
अभिमान से। उद्ध्वं मुक्तमतः=शरीर को छोड़कर चल दिया।
तिस्मन्=उस प्राण्। उक्तामत्यथ=उठकर जाने से। इतरे=अश्र
सब देवता अर्थात् इन्द्रियाँ। सर्व एवोस्कामंते=सब छोड़कर
चल दिये। तिस्मन् प्रतिष्ठमाने=उसके आ जाने पर। सर्व=सब
इन्द्रियाँ। एव=है। प्रतिष्ठं ते=ठहर गये। तत्=बह। यथा=जैसे।
मिच्चका=मधुमची। मधुकर राजान=मिच्चयों के राजा के।
उक्तामन्तं=उठते ही। सर्वा=सब। एव=ही। उक्तामन्ते=उठकर
चल देती हैं। च=और। तिस्मन=उसके। प्रतिष्ठमाने=ठहरने पर
सर्व=सब। एव=हो। प्रतिष्ठं ते=ठहर जाते हैं। एवम्=इसी
प्रकार। वाक्=वाणी। मनः=मन। चन्नुः=नेत्र। श्रोत्रम्=कान।
च=और। ते=वह। प्रीताः=प्राण् को अपना जीवन सममकर।
प्राणः=प्राण् के। स्तुन्वन्ति=प्रशंसा करते हैं।

अर्थ — जब प्राण ने कहा कि मैं इस शरीर को रोकनेवाला हूँ; तब इन्द्रियों ने इसको बड़ा मानकर, निज कार्य के त्याग दिया। यह शरीर नेत्र के जाने से श्रन्धा हो गया, परन्तु जीवित रहा; कान के काम न करने से बिधर हो गया, परन्तु जीवित

रहा; वाणी के काम न करने से गूंगा हो गया, परन्तु जीवित रहा; हाथ के काम न करने से लूला हो गया, परन्तु जीवित रहा और इसी प्रकार प्रत्येक इन्द्रिय के काम त्याग देने से जीवित वना रहा। इन्द्रियों की इस दशा की देखकर प्राण ने अपना वल दिखलाने के अर्थ अभिमान से शरीर को त्याग दिया; क्योंकि बिना प्राण के इन्द्रियों की रचार्थ जिस रस की त्रावश्यकता है, वह रस किस प्रकार मिल सकता था। प्राण ही भोजन को पचा करके सम्पूर्ण शरीर को विभाजित करता है, जिससे इन्द्रियाँ भी जीवित रहती हैं। जब प्राण के साथ ही इन्द्रियाँ शरीर के। स्याग कर चली गई, तो प्राण फिर शरीर में आ गया ; जिसके साथ ही इन्द्रियाँ पुनः आ गई, क्योंकि इन्द्रियाँ विना प्राणों के कुछ कर ही नहीं सकतीं। जिस प्रकार मधु के छत्ते में जो मिचयों की रानी होती है, जब तक वह छत्ते में रहती है, तब तक मिक्खयाँ बैठी रहती हैं त्रौर जब वह रानी इते की स्थागकर चल दे, साथ ही मिक्खयाँ भी चली जाती हैं। जहाँ रानी बैठ जावे ; वहीं सूब बैठ जातो हैं। ऐसा ही सम्बन्ध प्राण और इन्द्रियों का है। जहाँ प्राण होंगे, वहीं इन्द्रियाँ काम कर सकती हैं। यदि प्राण न हो, ते। इन्द्रियाँ कुछ कर ही नहीं सकतों। मन और इन्द्रियों की वश में करना आवश्यक है । जब तक पाण वश में न आवे, मन और इन्द्रियाँ वश में आही नहीं सकतीं। प्रध्येक कर्म जो इस शरीर से होता है, उसका मुल प्राण है; क्योंकि प्राण ही से सम्पूर्ण शरीर क्रिया करता है। जब इन्द्रियों ने देखा कि हम।रा जीवन ही प्राणों के साथ है, जब तक प्राण रहेंगे तब ही तक हम जी बत रहकर काम कर सकती हैं और जहाँ प्राण पृथक हुए, हम इस शरीर में रह हो नहीं सकतीं; तब प्राणों के। अपना जीवन सममकर उसकी प्रशंसा (बड़ाई) करने लगीं। ब्रह्मविद्या के

जाननेवालों ने इस ज्ञान से भो इसे योग दिया कि हम प्राणान याम त्र्यादि करके जीवन का भी स्थित रख सकते हैं और मन तथा इन्द्रियों के द्वारा जो दोष उस्पन्न होते हैं, उनका भी रोक सकते हैं। अध्याद कि अध्याद कर का कि स्थान

मंत्र-एवा अनिस्तपत्येष सूर्य एष पर्जन्या मघवानेष वायुरेष पृथिवी रियर्देवः सदस-इ। अमृतंचयत् ॥ ५ । २१ ॥ ॥ १९ ।

शब्दार्थ — एष=भोगनेवाले प्राण । श्राग्नि=श्राग होकर ।
तपित=तपता है, यि प्राण श्रार्थात् वायु न हो, तो श्राग्न नहीं
जल सकतो । एष=यहो । सूर्य=सूर्य हो। एष पर्जन्यो=इस प्राण
क कारण से वर्षा होती है। एष=यही प्राण । मधवान=श्रानेक
प्रकार के घन के। उत्पन्न करता है। एष=यही । वायु=ले जानेवाला वायु है। एष=यही प्राण । पृथ्वी=पृथ्वी की भाँति प्रत्येक
वस्तु के। रोकता है। श्रायिद्वा=यही सबके। भोगता है। सन्=
कारण रूप । श्रासत=कार्य रूप । श्रामृतम्=नाश से रहित कारण
रूप । च=श्रीर । यत=जो है।

त्रर्थ प्राण का लच्या करते हैं कि यह अन्न ही अग्नि की गरमी का कारण है, क्यों के बायु से ही अग्नि उत्पन्न होती है। जहाँ प्राण वायु न हों, वहाँ अग्नि जल ही नहीं सकती। यदि घड़े के भीतर जहाँ वायु न लगे, दीपक जलाकर रख दिया जावे, ता बहुत शीघ (तुरन्त) ही बुत जाता है। कारण यह है कि प्राण वायु इथर उधर से अग्नि के परमाणु का लाकर सम्मिलित नहीं करता। सूर्य तो प्राण रूप है, क्यों कि सूर्य भी अग्नि का बीज है और अग्नि प्राण से उत्पन्न हुई। अतः सूर्य भी प्राण से ही उत्पन्न हुआ है। यही प्राण वायु स्वरूप है और इसके कारण पृथिवी स्थित है; यही पृथिवी का काम देता है;

क्योंकि सब शरीरों को जिस प्रकार पृथिवी स्थित रखती है, इसी प्रकार प्राण ही शरीरों के धारण करनेवाला है। निदान जो कारण कार्थकप अर्थात मूर्ति से रहित और मूर्तिमान या गैस द्रव और ठोस जगत है, उस कारण का कारण रूप प्राण है।

मंत्र-अराइव रथनाभी प्राणे सर्वे प्रतिष्ठितम् ऋचा यज्ञं छेषि सामानि यज्ञः ज्ञं ब्रह्म च ॥ ६। २२॥॥ १८॥ ४० । हम्मानि

शब्दार्थ-श्रा इव=जैसे श्रारे। रथनाभौ=रथ की नाभि में जगे होते हैं। प्राणे=प्राणों में। सर्व=सव। प्रतिष्ठितप्=ठहरे हैं। ऋचः=स्तुति। यजुंषि=कर्म कार्यड। सामानि=उपासना। यज्ञ=देव पूजा, दान श्रादि। सत्रं=बल। च=श्रौर। ब्रह्म=ज्ञान।

अर्थ जिस प्रकार स्थ के पहियों की नाभि में आरे लगे होते हैं, जो नाभि के बिना स्थित नहीं रह सकते; ऐसे हो सम्पूर्ण पदार्थ प्राणों से स्थित रहते हैं। ऋग्वेद जिससे स्वृति की जाती है, वह प्राणों से स्थित है और सामवेद जिससे होती है, वह भी प्राणों के कारण से है। यज्ञादि कर्म भी प्राणों के हो द्वारा होते हैं। शरीर में जो बल स्थित है, वह भी प्राणों के कारण से है। यज्ञादि कर्म भी प्राणों के ही द्वारा होते हैं। शरीर में जो बल स्थित है, वह भी प्राणों के ही आधार से है। तिससे ब्राह्मण बनते हैं, वह भी प्राण बायु के ही आधार से है। तास्पर्य यह है कि चाहे किसी प्रकार का काम या ज्ञान करना हो, वह प्राणधारी जीव ही कर सकता है; प्राण से रहित जीवात्मा सब कामों से शुन्य होता है अर्थात वह कुछ काम नहीं कर सकता। ज्ञान, बल, यज्ञ, स्तुति, कर्म, उपासना सब प्राणों से ही हो सकते हैं अर्थात् जो जीव का लज्ञ्ण है कि वह ज्ञान तो स्वाभाविक रखता है, अन्य कामों के। यंत्रों से कर

सकता है। जिस यंत्र से जीव काम करता है, वह प्राण ही है; अतएव प्रत्येक योनि में रहता हुआ जीव, प्राणी कहलाता है। जो कुछ वृद्धि, ज्ञय, उत्पत्ति, कमी इत्यादि विकार हैं, सब प्राणीं के कारण से ही हैं।

मंत्र-प्रजापतिइचरित गर्भे त्वमेव प्रतिजा-यसे। तुश्यं प्राणः ! प्रजास्तियमा विलं हरन्ति यः प्राणेः प्रतितिष्ठिस ॥ ७। २३॥

शब्दार्थ — प्रजापितः सम्पूर्ण उत्पन्न हुए संसार के पालन कर्ती होने से प्रजापित प्राण का नाम है। चरिस क्रिया करता है या रहता है। गर्भे = साता के गर्भ में। स्वमेव = तू ही। प्रतिजायसे = तू ही संतान रूप में उत्पन्न होता है। तुभ्यं = तेरी रचार्थ। प्राण = हे प्राण। प्रजाः = संसार। स्वं = तू भी। इमा = यह। विलम = प्रास। इरित = खाते हैं। यः = जो। प्राणेः = पाँच प्रकार के प्राणों रूप से प्रयात प्राण, अपान, समान, उदान व्यान, रूप से शरीर में। प्रतितिष्ठिस = स्थित होकर रह सकते हैं।

हार्थ — इस शरीर में जितने काम होते हैं। उन सबका कारण प्राण है। जीव तो केवल नियम में रखने वाला है, शेष सब किया प्राणों से होती है। प्राण ही माता के उदर में जाकर लोथड़ा बनाते हैं, प्राण ही पुत्र और पुत्री के रूप में उत्पन्न होकर बाहर हिंद पड़ते हैं। यह सब जगत् पशु और पत्ती तथा जीव जन्तु प्राणों की रहार्थ ही भोजन करते हैं, क्योंकि छुधा, हुधा, प्राणों का ही धर्म है। यदि प्राणों को उसकी भोग वस्तु न दी जावे, तो भूख, प्यास से शरीर समाप्त हो सकता है; प्राण ही खाने वाला है।

अंत्र-देवानामासि विह्तितमः पितृणां पूथमा

#### स्वधा। ऋषीणां चरितं सत्यमथर्वागिरसामसि ॥ ८ ।२४ ॥ शब्दार्थ—देवानाम्=देवतां में । असि=है । वहितमः=बहु

शब्दार्थ — देवानाम्=देवतां में । श्रास=है । वहितमः=बहु प्रकार के कामों के। चलानेवाला। पितृ णां=उरपन्न करनेवालां में। प्रथमा=सबसे पहिला। स्वधा=कल्याणकारक । ऋषिणां=ऋषियों में। चरितं=कर्म काएड । सत्यं=सत्य । श्रथवं श्रंगिरसाम= निश्चयात्मक ज्ञानवाले तपस्वो मनुष्यों में। श्रास=है।

अर्थ—जितने वसु, रुद्र आदिश्य देवता हैं, उनमें तू सबसे अधिक आवश्यक है; क्योंकि बिना तेरे उनको सत्ता से जीवों को लाभ नहीं पहुँच सकता। जितने देवता हमको लाभ पहुँचाते हैं, वह तब ही हो सकता है, जबिक शरीर में प्राण हों, क्योंकि प्राणों के बिना शरीर शिथिल रहता है और संतान उत्पन्न करने वाला पुत्रों में भी तू हो सबसे प्रथम है; क्योंकि प्राण के बिना संतान उत्पन्न नहीं हो सकती। जिसमें प्राण हैं, वही संतान पैदा कर सकता है और ऋषियों में तप और कर्म किया जाता है वह भी प्राणों के द्वारा हो होता है। सबसे श्रेष्ठ कर्म योग हैं, वह प्राणों के रोकन और नियम के अनुकूल चलाने के बिना नहीं हो सकता अर्थात् ऋषि प्राणों से ही बनते हें और जो मनुष्य अंगिरा ऋषि पर प्रकट होनेवाले अथववेद से सत्य के वित्तय करते हैं, उसमें भी यही कारण हैं।

प्रश्न-यहाँ सत्य के साथ अधर्व वेद का क्यों सम्बन्ध प्रकट किया ?

उत्तर—ऋग्वेद पदार्थों का डेफोनेशन अर्थात् लन्न ए बताता है; जिसको जायत अवस्था अवस्य ज्ञानकांड और ब्रह्मचर्याश्रम के साथ उपमा दो गई है और यजुर्वेद में यज्ञ आदि कर्मों की विधि को बतलाया है; जिससे उससे स्वप्त अवस्था में कर्मकाएड श्रीर गृहस्थाश्रम के साथ अनुकूतता बतलाई है। वेट उन कमीं के फलों का गान करता है, जिससे उसे सुपृप्ति अनस्था निधिध्यासन, उपासना काएड और वानप्रस्थ आश्रम से प्रकट किया गया। अथ्वे वेद ने उन सबको रक्ता का विधान बताया है। जिस कारण तुरीयावस्था साचात्कार विज्ञान काएड और संन्यास-आश्रम के साथ विदित किया गया है। साचारकार विज्ञान सस्य है, इस कारण अथ्वेत्वेद के सम्बन्ध से शकाश

मंत्र-इन्द्रस्त्वं पूर्ण ! तेजसा रुद्रोऽिस परि रिक्षता । त्वमन्तरिक्षे चरित सूर्यस्त्वं ज्योतिषां पतिः ॥ ९। २५ ॥ ज्यान्य

शब्दार्थ—इन्द्रः=वर्षा करने वाला। स्वम्=तू ही। प्राण्= हे प्राण। तेजसः=तेज शिक्त के कारण से। रुद्रः=रुलाने वाला। श्रासि=है। परिरिच्चता=सब प्रकार रचा करनेवाला तू हैं। जब तक प्राण हैं, तब तक कोइ मर ही नहीं सकता। स्वम्=तु। श्रांतरिचे=श्राकाश में। चरिस=हरकत करता है। ज्योतिषांप्रतिः= चन्द्र, सूर्य तारे इस्यादि जितने प्रकाशक पदार्थ हैं, इन सबका पति श्रार्थात् रचक सूर्य रूप तू हो (परमास्मा) है।

त्रथं — संसार में जिस प्रकार की क्रिया (हरकत) पाई जाती है वह सब प्राणों के कारण से हैं। प्राण दो प्रकार के हैं, एक सामान्य, दूसरे विशेष प्राण । सामान्य प्राण से सामान्य क्रिया का और विशेष प्राण से विशेष क्रिया का प्रकाश होता है और वर्षा सामान्य प्राण से होतो है और उसके कारण का नाम इन्द्र रक्खा गया है। इस कारण कहते हैं कि हे प्राण! वर्षा के हेतु तू इन्द्र है और जितने जीव होते हैं, वह सब मृत्यु के कारण रदन करते हैं और मृत्यु प्राण के कारण से होती है।

जब नियमित प्राण समाप्त हो जाते हैं, तब जीव शरीर से पृथक् हो जाता है, जिसका नाम मृत्यु है और मौत के भय से मनुष्य रुदन करते हैं। इस हेतु हे प्राण ! तू अपनी महान् शिक्त रुदन-कर्ता है और जब तक प्राण विद्यमान हैं, जीव शरीर को त्याग नहीं सकता। इस कारण जीव के रहने का त्थान जो शरीर है, उसका रच्चक भी, हे प्राण ! तू ही है। हे प्राण ! तू आकाश में घूमने वाला और सम्पूर्ण सुर्य, चन्द्र, तारे इत्यादि पदार्थों का पित है। अर्थात् सामान्य प्राण के द्वारा ही इन सब की सत्ता स्थित है।

मंत्र-यदा त्वमभिवर्षस्यथेमाः पूरण ते पूजाः । आनन्दरूपास्तिष्ठान्ति कामायात्रं भविष्यतीति ॥ १० । २६ ॥

शब्दाथे - यदा=जव । त्वम्=तू । श्रभिवषस्य=बाद्लों के जल को पृथ्वी पर डालता है। श्रथ=तव। इमा=यह सांसारिक मनुष्य। प्राण=हे प्राण। ते=तेरे। प्रजाः=प्रजा। श्रान-द्रूपः= प्रसन्नता की दशा में श्राकर। तिष्ठन्ति=स्थित होती हैं। कामयः= श्रावश्यकता के हेतु । श्रन्नम्=श्रन्न । भविष्यति=उत्पन्न हो जावेगा। इति=इस कारण।

अर्थ — हे प्राण ! जब तू बादल से बादल को टकराकर जल को पृथिवी पर गिराता है, तो उस समय सम्पूर्ण जीव चाहे मनुष्य हों अथवा पशु अन्य जीव-जन्तु पत्ती इत्यादि सम्पूर्ण तेरी प्रजा आनन्द स्वरूप हो जाती है, क्योंकि इनको अपने मार्ग पर पहुँचने के लिये जीवन की आवश्यकता है, जीवनार्थ भोजन की आवश्यकता है और वर्षा से प्रत्येक जीव की खुराक उत्पन्न होती है; क्योंकि वह देखते हैं कि वर्षा हो गई, अब अन घास इत्यादि बहुत हो जावेंगे। प्रश्न जो पशु बनस्पति इस्यादि खाते हैं, उनको तो वर्षा से खुराक पैदा होने की प्रसन्नता होती है, परन्तु मांसः अचक पशुद्र्यों को वर्षा से क्या सम्बन्ध है कि कार्य का

हो न रहें. तो मांस-भक्तक किसका मांस खाने वाले जीव जीवित ही न रहें. तो मांस-भक्तक किसका मांस खावें। अतः सबका जीवन वर्षा पर निर्भर है। जिन देशों में घास उत्पन्न नहीं होती, वहाँ घास-भक्तक जीव भी नहीं होते और जहाँ यह पशु न हों, तो वहाँ मांस-भक्तक किस प्रकार रह सकते हैं। अतः कुल संसार वर्षा से प्रसन्न होता है।

मंत्र-ब्रात्यस्तं प्राणिकऋषिरता विद्यवस्य सत्पतिः। वयमाद्यस्य दातारः पिता त्वं मातरिद्यवनः॥११॥२७॥

शब्दार्थ — त्रास्यः=संस्कार न करने योग्य । स्वम=तू ही ।
प्राग् = हे प्राग् । एक=बहुत से जीवों में एक आकार का । ऋष=
हर समय चलनेवाला । श्रात्ता=प्रस्येक वस्तु का भन्नक । विश्वस्य=
सब जगत् का । सत्पितः=ठोक-ठीक रन्नक । वयम=हम को ।
श्राद्यस्य=श्रात्र श्राद्विक का । दातारः=दाता । पिता=उत्पादक ।

स्वम्=तू हो । मातरिश्वनः≔हे प्राण् वायु ।

श्रभी — हे प्राण ! तू पृथिवो, जल, श्राग्त से सूदम है श्रोर उनके गुण तुक्तमें त्रा नहीं सकते, इस हेतु संस्कारों की श्रावश्यकता से रहित है और तू बहुत से जीवों में एक हो रूप से विद्यमान है। श्रतः प्रत्येक समय किया (हरकत) करतेवाला श्रीर श्रपने साथ श्रन्य वस्तुश्रों को हरकत देनेवाला है श्रीर समस्त जगत् का रचक है। यदि तू न हो, तो कोई जीव जीवित नहीं कहला सकता, क्योंकि प्राण का नाम हो जीवन है श्रीर सब इन्द्रियों का पोषक पिता है प्राण वायु! तू ही है। िए पूर्व—हम तो वायु को दुर्गंच तथा सुगंघयुक्त देखते हैं, फिर वायु का संस्कार क्यों नहीं १८ कि विकास करा है।

उत्तर—वायु, जल और मिट्टी के परमागुओं को उठाकर चलती है, तो वह सुगंध तथा दुर्गंध उन परमागुओं में है न कि वायु में ; क्योंकि सूदम वायु के भीतर यह दोप नहीं आ सकता।

मंत्र—या ते तनूर्याचि प्रतिष्टिता या श्रोत्रे या च चक्षुषि। याचमनसि सन्तता शिवां तां कुरु मोत्क्रमीः ॥ १२। २८॥

शब्दार्थ—या=जो। ते=तेरा। तनु=विस्तार फैला। वाचि= वाणी। प्रतिष्ठिता=प्रतिष्ठित है। या=जो। श्रोत्रेः=कानों में। चज्जष=नेत्रों में है। या=जो। च=श्रोर। मनसि=मन में।सन्तात= मन की वृत्तियों में फैला हुश्रा है। शिवां=कल्याणकारक। ताम्= उसको। कुरु=कर। मा=मत। उस्क्रमीः=वहाँ से पृथक्।

श्रथं—प्राण ! तेरा जितना विस्तार वाणी में स्थित है, जितना श्रोत्र, नेत्र इत्यादि ज्ञानेन्द्रियों में फैला हुआ है और जितना मन की वृत्तियों में फैला हुआ है, इसीसे हमारा कल्याण अर्थात जीवन है; तू इसको इस स्थान से मत हटा । तात्पर्य यह है कि ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों में जो काम होता है, वह उसके भीतर रहनेवाले प्राणों के द्वारा होता है। यदि प्राण उस स्थान से पृथक् हो जावें, तो इन्द्रियों कुछ भी काम नहीं कर सकतीं। अत्याद, तुम यदि इन्द्रियों को विषयों से रोकना चाहते हो, तो प्राणों को रोको । क्योंकि प्राणों के ककने से इन्द्रियाँ कक जातीं हैं और प्राणों के रकने से मन भी रक जाता है। बिना प्राणों के रोकने के इनका रोकना कठिन ही नहीं, किन्तु असम्भव है।

मंत्र-पाणस्येदं वशे सर्वे त्रिदिवे यत्प्रतिष्ठि-

# तम । मातेव पुत्रान् रचस्व श्रीश्च पूजां च

शब्दार्थ—प्राणस्य=प्राणों से । इदम्=यह । वशे=वश में है । सर्वम्=सव कुछ जो । त्रिद्वे=तींन प्रकार के लोकों में । यत्=जो । प्रतिष्ठितम्=जो स्थित है । साता इव=माता को भाँति । पुत्रान्=वेटों को । रचस्व=रचा कर । श्रीश्च=धम की शोभा । प्रज्ञाम्=ज्ञान या बुद्धि । विधेहि=धारण कर । न=हमको । इति=बस । अथे—तीनों प्रकार के लोक अर्थात कर्मयोनि, भोगयोनि,

उभययोनि, ऊपर, नीचे या मध्य में जो कुछ स्थित है, वह सब प्राणों के वश में है। किसी योनि को प्राण त्याग आवे, वह अपने काम से रुक जावेगी। रक्त-भन्नरा सिंह तब ही तक जीवित है, जब तक उसमें प्राण हैं। यदि सिंह के शरीर से प्राण पृथक् हो जावें, तब अपना काम नहीं कर सकता। दुग्ध-दाता परोपकारी पशु तबही तक उपकार कर सकते हैं, जब तक उनमें प्राण हैं। यदि उनमें प्राण न हो, तो वह कर्म नहीं कर सकते, मनुष्य तब ही तक शुभाशुभ कर्म कर सकते हैं, जब तक उनमें श्राण है। जब प्राणानिकल गये,। तब बली, निर्वल, विद्वान और अविद्वान रूप और अनाथ सब समान हो जाते हैं। प्राण तुम्हारे वश में नहीं ; कितु तुम प्राणों के वशा में हो। कोई बड़े से बड़ा राजा कितना ही प्रबन्ध क्यों न करे, वैसे ही भवन क्यों न बनावे, कितनी ही सेना क्यों न रक्खे, प्राणों के आवागमन को रोक नहीं सकता। जब चाहे, प्राण उसके ऐश्वये शासन तथा बल की समाप्ति कर सकते हैं। प्राण इस प्रबन्ध में चलते हैं, जैसे एंजन के भीतर जो ड्राइवर होता है, एंजन की स्टीम उसके वश में होती है, एजन स्टीम के वश में होता है और सब गाड़ियाँ एंजन के आधीन होती हैं और गाड़ियों पर बैठनेवाले, गाड़ियों के भीतर होते हैं। निदान, प्राणों के आधीन सब जगत् है और प्राणों के प्राण परमारमा के आधीन है; जिसका विचार वैदान्त दशन और केनोपनिषद् में कर चुके हैं।

शब्दार्थ—प्राय आमम्भार प्रतिहिती कि । वरी=वरा में हैं। सर्वम्=संब कुछ जो। जिहिते<u>=तीय प्रकार</u> के लोकी में। यत्=जो।

## निहार । जिल्हा अथ ततीय प्रश्न हर । कि इंडि

मंत्र-अथहैनं की सहयश्चाऽदवलायनः पपूच्छ भगवन ! कुत एव प्राणी जायते कथमायात्य-स्मिन् शरीरे आत्मानं वा प्रविभज्य कथं प्राति-ष्ठते केनोत्क्रमते कथं बाह्यमिधिचते कथमध्या-रमिति ॥ १ । ३० ॥

शब्दार्थ—अथ=उस वैद्धि के प्रश्न के पश्चात्। एनम्=उस पिप्पलाद ऋषि को। कौशल्य अश्वलायन=कौशल नामी अश्वल के पुत्र ने। पप्रच्छ=प्रश्न किया। भगवन=हे गुरु। कुतः=कहाँ से। एष=यह। प्राणः=प्राण। जायते=उरपन्न होते हैं। कथम्= कैसे। अयाति=आता है। अस्मिन् शरोरे=इस शरीर में। आस्मा-नम्=अपने को। वा=या। प्रविभउय=विभाग करके। कथम्=कैसे प्रतिष्ठते=स्थित रहता है। केन=किसके। उरक्रमते=शरीर को स्याग कर निकलता है। कथम्=कैसे। बाह्यम्=बाहर को वस्तुओं को। अभिधत्ते=धारण करता है। कथम्=कैसे। अध्यारमम्= भीतरी वस्तुओं को। इति=यह।

श्रर्थ — प्रथम तो श्राचार्य से यह पूरत किया कि इस पूजा को कौन उत्पन्न करता है। फिर पूछा कि इनमें कौन इस शरीर को स्थित रखता श्रीर प्रकाश करता है और कौनसा सबसे श्रेष्ठ देवता है। इसके पश्चात अब प्रश्न हुआ। कि यह प्राण, जिसकी महाश्रेष्ठ बताया है, किससे उत्पन्न होता है, किस प्रकार इस रारीर में आता है और किस प्रकार प्राण, अपान, व्यान, समान और उदान हो कर किस किस स्थान में स्थित होता है? किसकी शक्ति से शरीर से निकलता है, किस प्रकार बाह्य पदार्थों को धारण करता है और किस प्रकार शरीर के भीतर की वस्तु को । इस प्रश्नोत्तर के क्रम से विदित होता है कि प्राचीन काल के विद्वान किस उत्तम विधि से ज्ञान के सार्ग की पूर्ण करते थे। जिस प्रकार वर्तमान काल में अज्ञानो मनुष्य ज्ञानी होने का अभिमान रखते हैं, यह दशा उस समय न थी।

मंत्र—तस्मे स होवाचातिप्रनान्पृच्छास । ब्रह्मिष्ठोऽसीति तस्मात्तेऽहंबवीमि ॥ २ । ३१ ॥

शब्दार्थ तस्मै=उसकी कौशल को । सः=वह पिप्पलाद ऋषि। होवाच=कहने लगे। अति प्रश्नान्=बहुत कृठिन प्रश्नों को। प्रच्छिसि=तू पूछता है। ब्रह्मिष्ठ=तू ब्रह्मज्ञान की इच्छा रखनेवाला। असि=है। तस्मात=इस कारण से। ते=तुमको। अहम्=मैं। ब्रवीमि=बताता हूँ।

अर्थ — इन प्रभों को श्रवणकर कौशल से पिप्पलाद मुनि ने कहा कि तुम बहुत कठिन प्रभों का पूछते हो और तुम बहु ज्ञान के पूर्ण अभिलाषी तथा अधिकारी हो अर्थात् इन प्रभों को समसने योग्य हो। इस कारण इनका उत्तर तुमको देता हूँ। जो जिसके योग्य हो, वह उसको देना आवश्यक है। इससे स्पष्ट विदित होता है कि अधिकारी को ही उपदेश देना उचित है। जो योग्य नहीं, उसको उपदेश देने से कोई लाम नहीं होता; क्योंकि ठीक आश्य को तो वह समस नहीं सकता और जो अर्थ उस उपदेश से निकलता है, निकाल नहीं सकता; किन्तु

शब्दों को तोते को भाँति उचारण करने लगता है। दूसरे मनुष्य उसे ज्ञानी समस्रते हैं। वास्तव में ज्ञानी न होने से वह उस कर्म से वंचित रहता है; क्योंकि जिस ज्ञान को निश्चय कर लिया हो, उसीको कर्म द्वारा करते हैं; क्योंकि विना निश्चय ज्ञान के कभी कर्म नहीं होता। निस्यप्रति हम देखते हैं कि मनुष्य निस्य उपदेश अवण करते हैं; परन्तु कर्म उसके विरुद्ध करते हैं। अन्यों के। वैराग्य का उपदेश करने वाले साधु, स्वयम् धन को जमा करते हैं। पिण्यलाद ऋषि यह उत्तर देते हैं।

मंत्र-आत्मन एव प्राणो जायते। यथैषापुरुषे छाँयैतस्मिन्नेतदाततं। मनोक्वतेनाऽऽयात्यस्मिन् शरीरे ॥ ३ । ३२ ॥

शब्दार्थं—आत्मनः=उस सर्वव्यापक परमात्मा से। एष=
यह। प्राणः=प्राण। जायते=उत्पन्न होते हैं। यथा=जैसे। एष=
इस। पुरुषे=पुरुष के होने से। छाया=छाया होता है और नहीं
होने से नहीं होता। तिस्मन्=इस प्राण में। एतत्=यह आत्मा।
आततम्=व्यापक हो रहा है। मनोकृतेन=मन के किये हुए
शुभाशुभ वासना से। आयाति=आता है। अस्मिन्=इस। शरीरे=
शरीर में।

अर्थ पिष्पलादि ऋषि कहते हैं कि इस प्राण का उत्पन्न करनेवाला परमारमा है। जिस प्रकार शरीर के होने से छाया होती है और शरीर के न होने से छाया नहीं होती; इसी प्रकार परमारमा को शक्ति से यह प्राण उत्पन्न होता है अर्थात परमारमा प्रकृति में से प्राण बनाते हैं। जड़ प्रकृति के भीतर संयाग की शिक्त होने से प्राण बनने के नहीं। प्राणों के भीतर परमारमा क्यापक हो रहा है। जहाँ सामान्य प्राण हैं, वहाँ परमारमा और जहाँ विशेष प्राण हैं, वहाँ जीवारमा, परमारमा दोनों विद्यमान

हैं । इस शरीर में प्राण मन की शुभाशुभ वासनाओं से आया है। दूसरे स्पष्ट शब्दों में बता दिया है कि उस परमास्मा से ही प्राण, मन और सम्पूर्ण इन्द्रियाँ उत्पन्न हुईं। बिना परमास्मा के प्राण कर्म नहीं कर सकता। सम्पूर्ण जगत् में प्राण व्यापक है, क्योंकि वह जगत् से सुद्म है, परन्तु आत्मा में प्राण व्यापक नहीं, किन्तु प्राणों में आत्मा व्यापक है। आत्मा ही प्राणों को विभाग करके इस शरीर को घटिका को चलाता है।

प्रश्न—किस प्रकार मानें कि प्रांगों को ह्यास्मा ने उरपन्न किया १ कि एड एड उठ र्ड ह इस्तर के प्रश्नामत डीए के हिल्ल

उत्तर-प्राण संयोग है अर्थात् अग्नि से मिश्रित वायु है। संयोग वस्तु विना मिलाप के हो नहीं सकती और योग (मिलाप) या तो परमागु का स्वभाव स्वीकार किया जावे श्रथवा नैमित्तिक, यदि परमागु का स्वभाव संयोग हो, तो कर्म के विना हो नहीं सकता। श्रतः परमाणु स्वाभाविक ही संयोग श्रवस्था में हानेवाले होंगे अर्थात् स्वयम् क्रिया (हरकत) करते होंगे। जब सब परमागु गतिमान होंगे, तो उनकी शक्ति परमागु होने से समान होगी, जिससे क्रिया (हरकत) सम होगी। हरकत के सम होने से उनके मध्य जो अन्तर था, वह कभी दूर नहीं हो सकता 💰 जिससे वह मिल नहीं सकते । यदि यह निष्क्रिय हो तो किया (हरकत) के न होने से अन्तर दूर हो नहीं सकता। यदि संयोग का नैमित्तिक गुग स्वीकार किया जावे, तो उसका कारण परमाराष्ट्री से पृथक मानना पड़ेगा, जो आत्मा के अतिरिक्त दूसरा हे। नहीं सकता, क्योंकि क्रिया (हरकत) दो प्रकार से दी जाती है-एक भोतर से, दूसरी बाहर से। प्राण भीतर से इरकत दते हैं। एजन के भीतर स्टीम भीतर से इरकत देती है। गाड़ी, घोड़े, बैल, ऊँट बाहर से हरकत देते हैं परमागु के सूचम होने से बाहर से हरकत दी नहीं जा सकती। अतः परमाणुओं के। भोतर से ही हरकत दे सकते हैं, जो परमाणु के भीतर भी प्रवेश हो जावे, वहो उसे हरकत दे सकता है ; अतः उसका नाम आत्मा है। इसे एक्स अहि कि कि स्टार्स के

हाश्रानीचे करदे और मेज पर से पेंसल उठावे विकास है तो हमारे

उत्तर—वह मनुष्य मूर्खों का घोखा देते हैं, क्योंकि परमात्मा उनका दास नहीं, जो उनकी त्राज्ञा का पालन करे। यदि केई कहे कि हमारे भारतवर्ष में गवर्नर जनरल हैं तो हमारे घर में भाड़ देवे। यदि हमारे घर में भाड़ न दे, तो हम उसकी सत्ता से ही इनकार कर देंगे। जिस प्रकार गवर्नर जनरल भाड़ देने को नहीं; किन्तु प्रवत्य करने के वास्ते हैं, इसी प्रकार परमात्मा जगत का प्रवन्यकर्ता है, न कि मूर्खों की सेवा (गुलामी)

क्ष्म प्रश्न चहुता से मनुष्या कहते हैं एकि ईश्वर के सानने से क्या लाभ होता है कि गुप्तप्रप्रकार । किया किया कि एक कि

हुन उत्तर है। के मानने वाले में सची शान्ति, आसिक वल, परोपकार का भाव होता है और जो ईश्वर-विश्वासी हैं, वह निराश्रय होने से शान्त रहते हैं।

मंत्र-यथा सम्राडेवाधिकतान् विनियुङ्के। एतान् प्राप्तानेता प्राप्तानिधितिष्ठस्वेत्येवमे-वैषप्राण । इतरान्प्राणान् पृथक् पृथगेव सन्निधने ॥ ४ । ३३ ॥

शब्दार्थ-यथा=जैसे । सम्राट्=चक्रवर्ती राजा। श्रधिकृतान= स्वाधीन राजाओं केत्रा श्रमियुक्तान्=नियत करता है। एतान्= इन्। ग्रामान्=इन गाँवों को। एतान् ग्रामातिधितिष्ठस्व=नियम पूर्वक ठहरकर प्रवन्ध करोत इति=ऐसे ही। एवम=इस शरीर में । एष=यह । प्राणाः=प्राणां। इतरान्=दूसरे । प्राणान=प्राणां। पृथक्=पृथक् । एव=यह । सन्निधत्ते=स्थित करता है । हा । प्राणान

णान्त्रर्थे—जिस प्रकार गवनेमेन्ट या वर्कवर्ती राजा अपने आधीन राज या सूर्वों और रजवाड़ों की सीमा नियत करके उससे प्रवन्य का काम लेता है। प्रश्येक थानेदार अपने थाने की सीमा के भीतर और तहसीलदार तहसील की सीमा में, डिप्टी कमिश्नर प्रांत की सीमा में, लफटंट गवर्नर देश की सोमा में रहकर सब प्रबन्ध करते हैं और अपनी पदनी की आज़ा के अनुकूल ही काम करते हैं; इसी प्रकार सामान्य प्राण शरीर के भीतर अनेक स्थान में अनेक प्राणों के। स्थित करके उनके शरीर के प्रवन्ध का काम लेते हैं। प्रत्येक अपनी अपनी सीमा में ही काम करता है। सामान्य प्राण सारे संसार में चक्रवर्ती राजा की भाँति काम करता है और विशेष प्राण अपने-अपने शरीर के भीतर अपने नियमित स्थान पर ही काम करते हैं। तास्पर्य यह है कि आँख, नाक, कान, वाणी, त्वचा, हाथ, पाँव इस्यादि जितनी इन्द्रियाँ काम कर रही हैं, उन सबके भीतर चलाने वाले प्राया हो काम कर रहे हैं। विना प्राणों के इन्द्रियाँ स्वयम् कुछ काम नहीं कर सकतीं; क्योंकि वह जड़ हैं। जिस प्रकार एंजन में स्टाम के ड्रायवर कायम करता है श्रीर प्राण इन्द्रियों का हरकत देते हैं, उससे सब काम बाहर भीतर के होते हैं। हि

मंत्र-पाय्पस्थेऽपानं चक्षुः श्रोत्रे मुखनाति-कास्यां प्राणः स्वयं प्रातिष्ठते, मध्यतु समानः। एषद्येतद्धुतमत्रं समं नयति तस्मादेताःसप्ता चिषो भवन्ति ॥ ५ । ३४ ॥

शब्दार्थ —पायूपस्थे=उपस्थ श्रौर लिंगेन्द्रिय । श्रपानम्=

श्रपान प्राण रहता है। चतुः=नेत्र में । श्रोत्रो=कान । मुखनासि-काभ्यां मुख श्रोर नाक में । प्राणः=प्राणः । स्वयं=स्वयम्। प्रतिष्ठते=स्थित होती है। मध्येतु=मध्य में। समानः=समान वायु रहता है। एषः=यह । हि=निश्चय करके। एतत्=इसमें। हुतम्=भोग्य । श्रत्रम्=श्रत्रा है। समं=सम्भ भाग । नयति=पहुँचता है। तस्मात्=इस कारण से । एतत्=यह । सप्त=सात । श्रविषः=प्रकाशक । भवन्ति=होते हैं।

श्रर्थ शारीर में गुदा तथा मूत्र-स्थान में अपानवायु होती है, जो मल मूत्र श्रादि को नीचे की श्रोर निकालती है श्रीर नेत्र, नासिका, श्रोत्र, मुख में स्वयं प्राण भीतर से बाहर जाता श्रोर बाहर से भीतर श्राता श्रथात प्राण के श्रावागमन का यह मार्ग है श्रीर उदर के समीप इनके मध्य समानवायु रहती है, जिम से खाया हुआ मोजन रस बनकर समभाग कुल इन्द्रियों को विभाजित होता है। जो जिस इन्द्रिय का भाग है उसको वैसा ही समानवायु के द्वारा मिलता है। उसका नाम समान इसो कारण से है कि वह सबको समान हिंदर से रस पहुँचाती है। जिस प्रकार सप्तमार्ग जल के निकलने के होते हैं, इसी प्रकार प्राणवायु के निकास के सप्त मार्ग हैं। दो कान, दो नेत्र, दो नासिका, एक मुख, इन सात मार्गों से प्राण शरीर में प्रवेश होता श्रीर निकलता है।

मंत्र-हृदि होष आत्मा अत्रैतदेकशतं नाड़ीनां तासां शतं शतमे केकस्यां द्वातप्तातिहासप्तातिः। प्रतिशाखानाड़ी सहस्राणि भवन्त्यासुटणान-इचरति ॥ ६ । ३५ ॥

शब्दार्थ – हृदि=हृद्य में । हि=निश्चय करके । एष=यह ।

आत्मा=आत्मा के देखने का स्थान अर्थात् नाभि कमत है।
अनु=इस नाभि कमल में। एतत्=उन । एकशतम्=एक सा एक
नाड़ियों का सम्बन्ध है। तासाम=उन नाड़ियों का । शतं=सी-सो। एकैकस्यां=िकर उन में से एक एक का। द्वासप्तिद्वीसप्ति=
बहत्तर बहत्तर। प्रतिशाखा नाड़ो सहस्राणि=उसकी सहस्रों प्रति
शाखा। भवंति=होती हैं। आसु=नाड़ियों में। ज्यानः=ज्यानवायु।
चरति=हरकत करता है।

अर्थे—शरीर के भीतर हृदय आकाश में जहाँ आत्मा का दर्शन होता है, वहाँ नाड़ियों का एक चक्कर होता है; जिसमें १०१ नाड़ो हैं। उन एक सौ एक नाड़ियों के आगे-आगे सौ सौ शाखें हैं, जो दश सहस्र एक सौ हैं और उनकी ७२, ७२ शाखें हैं, फिर उनकी १००० १००० शाखें हैं। इन कुल ७२७२१०२०१ शाखा में ज्यानवायु चक्कर खाता हुआ इस शरीर की रचा करता है।

प्रश्त चहाँ शरोर में इतनी नाड़ियाँ बताई, इनका प्रमाण क्या ? इनको किसोने देखा है ? इनको गणना भो कठिन है।

होता है श्रीर इन उपनिषदों के बनानेवाले योगी हैं।

प्रश्न - यहाँ आत्मा को शरीर के एक स्थान में माना हैं

प्रौर छान्दोग्योपनिषद में जब शरीर के एक भाग का जीव
छोड़ता है, तब यह सूख जाता है। जब दूसरे का छोड़ देता है,
तब वह सूख जाता है। जब तोसरे को छोड़ देता है, तब तीसरा
सूख जाता है; जब सब शरीर को छोड़ताहै, तब सम्पूर्ण सूख
जाता है। जीव के पृथक होजाने से यह शरीर मरता है; जीव
नहीं मरता। जिससे जीव शरीर के प्रत्येक भाग में होना पाया
जाता है। इन दोनों में कोनसी बात सत्य है ?

्रि उत्तर् होता है, परन्तु 'रोहें' वह स्थान है, जहाँ पर मन के शुद्ध

होने पर उसको देख सकते हैं। इस विचार से उसको हृदय के अंगुष्ठ समान स्थान में बताया है। यद्यपि पृथिबी के नीचे प्रत्येक स्थान में जल है, परन्तु लाने को कुवाँ, सरिता, नहर इत्यादि हो बताते हैं; क्योंकि और स्थान से मिल नहीं सकता। सूर्य का प्रतिविक्त कुल देश में पड़ता है, परन्तु देखने को शुरू द्रपेश तथा जल ही बताते हैं।

मंत्र-अधेकयोध्वेउदानः पुण्येन पुण्यं लोकं नयति।पापेन पापमुभाभ्यामेव मनुष्य लोकम् ॥ ७। ३६॥

शब्दार्थ — अथ=इन नाड़ियां में से। एकयोः=एक में से। अद्याँ=जो तालु से अपर को है। उदानः=उदान वायु रहती है। पुर्यन=अच्छे कमों से। पुर्यनोक्षम्=जिस शरीर में शुभ कमों का फल मिलता है अर्थात् विद्वान कर्म-कार्र्य के शरीर में या योगियों के घर में। नयति=ले जाता है। पापेन=पाप करने। पापम्=पाप का फल मेगिनेवाली पशु आदि की भोग योनियों में। उभाभ्याम्=यदि पाप अर्थात् शुभाशुभ कर्म दोनों समान हों। एव=इसी प्रकार। मनुष्य लोकम्=मनुष्य के शरीर को प्राप्त करता है। उप

अर्थ—इन एक सौ एक बड़ी नाड़ियों में से एक नाड़ी के भीतर उदानवायु चलता है अर्थात् जो नाड़ी नाभि-चक्कर से सीधी सर की आर जाती है; जिसको सुपुम्ना नाड़ी के नाम से योगीजन वर्णन करते हैं, उसके द्वारा प्राण जिसका नाम उदान है, चलता है और सूदम शरीर को लेकर शरीर से निकलता है और इस पर आरूढ़ होकर सूदम शरीर-सहित जीवास्मा, परमात्मा के नियमानुकूल जिस प्रकार के कर्म होते हैं, उसी प्रकार के शरीर को प्राप्त कर लेता है। जिस मनुष्य ने पुर्य

अधिक किये हैं और पाप कम, उनको देवताओं के घर ते जाता है जिसने पाप अधिक किये हैं। उसको पशु, पनी, कोट, पतंगादि को भोग योनि में ले जाता है। और जिसके दोनों समान हैं; उसको साधारण मनुष्यों का जन्म मिलता है। इस स्थान पर ऋषि कमों का फल भी प्रकाशित करते हैं। और विधान भी बताते हैं। है मान कि 1888 है। इसि प्रकार करा है।

प्राप्त क्या शुभ कर्मकारक देवता नहीं होते? बहुत से मनुष्य बताते हैं कि जा मनुष्य परोपकार और यज्ञादि शुभ कर्म करते हैं, बहु स्वर्ग में देवता योनि को प्राप्त होते हैं।

उत्तर—देवता दो प्रकार के हैं—एक तो जड़, दूसरे चेतन्य देवता। जड़ देवताओं की यानि में तो जीवास्मा जा ही नहीं सकता, केवल चेतन्य देवताओं के शरीर में ही जायगा; क्योंकि चेतन्य का जड़ हो जाना अपने स्वामाविक गुण का नाश करना है, जो असम्भव है।

प्रत—जड़ देवता कौन से हैं और चेतन्य देवता कौन से हैं ?
उत्तर—वसु, रुद्र और आदित्य आदि २३ देवता प्रसिद्ध
ही जड़ हैं, इसके अतिरिक्त और भी कोई हों। जितने ज्ञानी
पुरुष चेतन्य देवता हैं, जिनके अर्थ विद्वान् हो देवता हैं। शतपथ ब्राह्मण ने बताया है और महाभाष्यकार पातंजल और उसके
दीकाकार कैयट ने भी स्वोकार किया है कि चेतन्य देवता
सत्यासस्य के ज्ञाता पंडित हैं और शंकराचार्य आदि ने बृहदारएयकोपनिषद् के भाष्य में लिखा है।

प्रश्न-जड़ और चेतन्य दो प्रकार के देवता क्यों स्वीकार करें ? इत्तर — देवता बनाने बाला सतोगुण है, जिन सांसारिक वस्तुओं में सतोगुण के काम अथवा सतोगुण विशेष हों, वह जड़ देवता हैं और जिन जीवों का मन सतोगुणी हो, वह चेतन्य देवता हैं। जिन कीवों का मन सतोगुणी हो, वह प्रश्त - यदि महाभाष्यादि में विद्वानों को देवता स्वीकार किया गया हो, तो भी वह अप्रसिद्ध देवता हैं। वास्तव में इंद्रादि ही देवता हैं, जो प्रसिद्ध हैं। अतएव प्रसिद्ध अर्थ को हो लेना उचित है।

उत्तर वास्तव में विद्वान देवता ही प्रसिद्ध श्रर्थ हैं, इंद्राहि राब्द प्रसिद्ध हैं। जब सूर्यादि जड़ देवतों का नाम लेते हैं, तो यह प्रसिद्ध तो होता है, परन्तु यह कोई यानि नहीं। कोई मनुष्य मरकर सूर्य नहीं हो सकता, न चन्द्र बन सकता है और न रुद्र बन सकता है, न बसु; क्योंकि वह नियमित हैं, श्रिषक हो ही नहीं सकते। इसलिये, वह देवता जा मरकर होते हैं, वह तो विद्वानों का ही नाम है।

मंत्र-आदित्यों ह वे बाह्यः प्राण उदयत्येष होनं चाक्षुषं प्राणमनुगृह्णानः । प्रथिव्यां या देवता सेषा पुरुषस्यापानमवष्टभ्यान्तरायदाका शो स समानो वायुव्यानः ॥ ८ । ३७ ॥

शब्दार्थ--- श्रादित्य=सूर्य। हवै=निश्चय करके। बाह्यः प्राण्= शरीर से बाहर जो सामान्य प्राण् हैं। उदेति=प्रकाशकारक। एष=यह सूर्य। हि=निश्चय करके। एनम्=इसको। चाज्जुषम् प्राण्म्=नेत्र के साथ सम्बन्ध रखनेवाले प्राण् को। अनुगृह्णानः= प्राप्त करने के पश्चात् हो। पृथिव्याम्=पृथिवी में। यः=जो। देवता=प्रकाशकारक हैं। सः=बह। एषः=इस। पुरुषस्य=इस शरीरधारी जोव का। अपानम्=अपान को। अवष्टभ्य=रोककर। अन्तरा=शरीर के मध्य। यत=जो। आकाशः=आकाश है। सः= बह। समानः=समान है। वायुः=वायु। व्यानः=व्यान है।

अर्थ-प्रथम भीतरी प्राणों का वर्णन करके अब बाह्य

प्राणों का, जिससे भीतरी प्राण सहायता पाकर ही काम कर सकते हैं, वर्णन करते हैं। सूर्य के प्रकाश से किरणों के द्वारा नेत्र के भीतर रहनेवाले प्राणों के। सहायता मिले बिना प्रकाश को नेत्र देख नहीं सकते। पृथिवी में रहनेवाले प्राणों से अपान वायु को सहायता मिलती है, जिससे सहायता पाकर अपान मल मूत्र को पृथिवी की अोर के। निकालते हैं। जहाँ मल-मूत्र के निकालने में किसी प्रकार का अन्तर आ जावे, वहीं आरोग्यता विगड़ जाती है। समान वायु को आकाश से सहायता मिलती है। यदि भोतर ठसाउस भर दिया जावे और उदर में स्थान समान वायु को न रहे, तो भी आरोग्यता के विगड़ने का वैसा ही सन्देह है और व्यान वायु जो इस शरीर को चलाती है, उसको उठा ले जानेवाली वायु से सहायता मिलती है अर्थात कोई इन्द्रिय अथवा प्राण बाहर की सहायता मिलतो है अर्थात कोई इन्द्रिय अथवा प्राण बाहर की सहायता के बिना जोवित नहीं रह सकते। जिस प्राण को सहायता में त्रृटि हो जावे, उसके कमों में अन्तर आ जाता है।

मंत्र-तेजो ह वे उदानस्तस्मादु प्रशानततेजाः पुनर्भवमिन्द्रियेर्मनासे सम्पद्यमानैः ॥६।३८॥

शब्दाथं — तेजः=सर्वव्यापक त्राग्ति। हवै=निश्वय करके।
उदानः=उदान वायु से । तस्मान्=इस कारण से । उपशान्त
तेजाः=जब भीतर की सामान्य त्राग्ति शांत हो जावे। पुनभंवम्=
त्रान्य जन्म में प्राप्त होनेवाले शरीर को । इन्द्रियः=नेत्र, कान
इस्यादि। मनसि=मन के साथ। सम्पद्ममानैः=प्रविष्ट होकर।

अथं - सारे जगत् में व्यापक जो गर्मी है, वह गले में रहनेवाली उदानवायु की सहायक है और उस गर्मी से सहायता पाता हुआ उदान ही जीवों को जीवित रखता है। जब तक बाहर से गर्मी पहुँचती रहता है, तब तक मनुष्य जीवित

रहता है। यदि बाहर से उष्ण बायु के स्थान में जल के परमाणु औं से संयुक्त वायु बराबर पहुँचे, तो उदान की सहायता बन्द हो जाती है। इस दशा में उदान, जीव को इन्द्रियों और मन के सहित लेकर दूसरे शरीर में चला जाता है और यह प्रसिद्ध बात है कि बाहर से जो वायु भीतर जाती है, उसमें केवल अग्ति और वायु सम्मिलित होती है आर वह भोतर से जल के परमाणुओं को लेकर बाहर मिलती है। अपिन से मिली हुई बायु में तो पाचक-शक्ति होती है, परन्तु जिस वायु में जल और पृथिवी के परमासु भी सर्मितित हो गये हैं, इसमें पाचक शक्ति नहीं रहती; क्योंकि जितना जल और पृथिवी के परमासुओं को प्राण में रहनेवाली वायु उठा सकती थी, वह उसके पास पहिले विद्यमान है। इस कारण जिस मकान में स्थान कम और मनुष्य अधिक हों अथवा भूमि जलवाली होने से भीतर जानेवाली वायु अग्नि के परमाणुर्ज्ञों को त्याग, जल के परमाणुर्ज्ञों का लेकर जावे, वहाँ अवश्य ही आरोग्यता विगड़ जावेगी । जिन मकानों में अधिक काल से अग्निन जली हो या सूर्य का प्रकाश न जाता हो, तो वह भी आरोग्यता को निर्वल करते हैं अर्थात वह 

क्षेत्रश्न च जब जीव शारीर को त्यागकर जाता है, उसके लिये कौनसे पदार्थ जाते हैं कि हुए हुए हुए हुए हुए

जाता है और उन संस्कारों के संस्कारों सहित जीव के साथ जाता है और उन संस्कारों के कारण से कर्म का फल मिलता है।

मंत्र-यचित्तस्तेनेष प्राणमायाति प्राणस्ते-जसायुक्तः ! महात्मना यथासंक्रितं छोकं नयति ॥ १० । ३६ ॥

ा शब्दार्थ— यचित्तः=कर्मों के संस्कार से जिस जन्म के योग्य

चित्त में बासना होतो है। तेन=उससे। एप=यह। प्राणम्=प्राण।
आयाति=शरीर को महण करता है। प्राण्य=प्राण तिनः=वाह्य
तेज से सहायता प्राप्त छक उदान के साथ। युकः=मिलकर।
सहारमना=जीवारमा के साथ। यथा=जैसा। संक्रित्तं=कमों के
कारण जैसा शरीर बना है। लोकम्=उस शरीर को। नयति=
प्राप्त होता है।

श्रथं— जो कुछ मनुष्य कर्म करता है, उसके वो प्रकार के श्रंकुर होते हैं। एक का नाम अविरष्ट श्रोर दूसरे का नाम संस्कार। जिस प्रकार श्रविष्ट होता है उस प्रकार श्रन्तिम वायु में जीव के मन में उत्पन्न होती है श्रोर जिस प्रकार की वासना होती है, उस प्रकार का शरीर परमारमा के नियम से बनता श्रीर जिस किसी मनुष्य या पशु से कम का संबंध होता है, वहीं पर जाकर जीव कर्मों का फल भोगता है। श्रतः कर्मों के श्रमुसार जो शरीर परमारमा ने बना दिया है, उसमें उदान वायु सूदम शरीर श्रीर श्रारमा को ले जाकर पहुँचा देती है। इसलिये प्रायः विद्वानों का विचार है कि जब किसी मनुष्य को मरना होता है, उससे षट् मास पूर्व उसकी प्रकृति परिवर्तन हो जाती है श्रर्थात् जैसा फल उसको मिलनेवाला होता है, वैसे हो उसके विचार हा जाते हैं।

## मंत्र-य एवं विद्वान् प्राणम् वेदः, न हास्य प्रजाहीयतेऽमृतो भवति तदेपश्लोकः॥११।४०

शब्दार्थ - यः=जो । एवम्=इस प्रकार । विद्वान=जाता।
प्राणां=प्राणों । वेद्=जानता है । न=नहीं । हास्य=उस विद्वान की ।
प्रजा=संतान । होयते=नाश होती है अर्थात् उसके सन्तान (कुल)
का नाशा नहीं होता । अमृतः=नाश-रहित । भवति=होता है ।
तत्=उसके अर्थ । एष=यह । श्लोकः=श्लोक वर्णन किया है।

अर्थ जो विद्वान इस प्राण की विद्या को ठीक प्रकार सममकर वैसा ही आवरण करता है अर्थात् दिन में और काम नहीं करता और कोई भी काम वेद के विरुद्ध नहीं करता, सस्य बोलता, विद्यान्यास करता और उपकार में लगा रहता है; उसके कुल अर्थात् संतान का नाश नहीं होता; क्योंकि संतान दो प्रकार की होतो है, एक जन्म से, जैसे बंदे पोते आदि; दूसरे शिचा और उपदेश से। इन दोनों प्राकार की संतान में से उसका कोई उत्तराधिकारी बनाही रहता है, चाहे उसके शिष्य संसार में शिचा दे रहे हों, चाहे उसकी सन्तान कुलवृद्धि कर रही हो अर्थात् नाम को स्थिर रखने के लिये अम करने में उनको चाहिये कि विद्वान बनकर जीवन व्यतीत करें। आज गौतम जीवित है, क्योंकि करोड़ों न्याय के जानने और मानने-वाले उसकी संतान हैं; क्याद जीवत हैं, कियल और पातञ्जिल जीवित हैं, जैमिनि और व्यास नहीं मरे; क्योंकि उनके काम और नाम दोनों शेष हैं, अतः वह अमर हैं।

मंत्र-इत्पत्तिमायति स्थानं विभुत्वंचैव पञ्च-धा। अध्यात्मचैव प्राणस्य विज्ञायाऽमृतमद्दन्ते, विज्ञायाऽमृतमद्दनुत इति ॥ १२ । ४१ ॥

शब्दार्थ — उत्पत्ति=परमात्मा के द्वारा प्राण की उत्पत्ति। आयितम्=शरीर में आने के। स्थानम्=प्राणों के रहने के जो स्थान बताये हैं। विभुत्वम्=सामान्य प्राण के सर्वव्यापक होने को। च एव=और भी। पंचधा=शरीर के भीतर पाँच प्रकार के विभाग को अर्थात् प्राण, अपान, व्यान, समान, उदान को। अध्यात्मय= शरीर के भीतर प्राणों के काम को। च एव=और भी व्याख्या को। विज्ञाय=ठीक ठीक जानकर। अमृतम्=मोन्न को। अरनुते= भाग करता है अर्थात् दुखों से छूटकर आनन्द को प्राप्त करना। दो बार प्रश्न के समाप्ति को लिखा।

अर्थ-अन्त में पिष्पलाद ऋषि इस फल को बताते हैं; जो इस प्राण-विद्या के। इस प्रकार जानता है कि प्रथम प्राण कहाँ से उत्पन्न होते हैं अर्थात् प्राणों की उत्पत्ति का कारण परमात्मा है। परमात्मा के अतिरिक्त और के इ शक्ति प्राणों को उत्पन्न नहीं कर सकतो ; क्योंकि ऋौरों को स्वयम् प्राणों को आवश्यकता है। यद्यपि चेतन्य जीवात्मा का काम करने को शक्ति है, परन्तु वह प्राणों के द्वारा इन्द्रियों के। हरकत देकर हो काम कर सकती है दूसरे प्राण इस शरीर में क्योंकर आता है अर्थात् कर्म-फल की या वासना की डोर से विधा हुआ। जिससे पता लगता है कि यह शरीर एक प्रकार का फल है, इसमें कमों का फल भोगने का ही जीव आता है। जिस प्रकार अपराधी बन्धुओं की कारागार की रचार्थ प्रदंध की कोई आवश्यकता नहीं, किंतु उनका कारागार से मुक्त होने का प्रयक्त करना चाहिये। यदि हम इस बात का ठीक ठीक समक्त जावें, तो संसार में से किसी दशा में दुख और असफलता न हो और प्राणों का स्थान अर्थात शरीर के भाग में कौन सा प्राण रहता है। तोसरे यह अन्तर एक तो सामान्य प्राण है, जो सारे संसार में व्यापक जिनसे परमारमा सम्पूर्ण ब्रह्मांड के नियम चलाता है। दूसरे विशेष प्राण जो इस शरीर स्थान पर स्थित हैं और उत्राणों को तकसीम जो पाँच प्रकार से की गई है, उनके प्रथक-प्रथक् काम। तारपर्य यह कि प्राण शरीर के भोतर तो जीव के विशेष प्राण द्वारा काम करते हैं और बाहर सर्वच्यापक परमारमा के दिए हुए सामान्य प्राण (हरकत इन्तिजामी) से काम करते हैं अर्थात् सामान्य प्राण के द्वारा निर्जीव पदार्थों में षट् विकार उत्पन्न होते हैं और जीव अर्थात् चेतन्य सृष्टि के भोतर

विशेष प्राण से तीन प्रकार के प्राण (हरकत) अर्थात् करना, न करना, उलटा करना है चेतन्य और जड़-सृब्टि का भेद जानने के अर्थ प्राण-विद्या अर्थात् सामान्य और विशेष प्राणीं की विद्या जानना अस्यार्वश्यक है और जो इन भेदी को ठोक मकार जान जाते हैं। वह मुक्ति को प्राप्त कर सकते हैं। प्राण विद्या का ठीक जानने से परमारमा का ज्ञान हो सकता है।।

कर सकता ; क्यों कि : सामा अन्तर प्रकृति हुती हुत आवश्यकता है।

## यद्यपि चेतन्य जीवारमा का काम करने को शक्ति है, परन्तु वह

अथ चतुर्थ प्रश्न मंत्र अथ हेनं सौर्यायणी गार्ग्यः पप्रच्छ। भगवन्नतस्मिन् पुरुषे कानि स्वपान्त कान्य-स्मिन जायति, कतर एष देवः स्वप्नान् पद्यति कस्येतत सुखं भवति कस्मिन्न सर्वे सम्प्र-तिष्ठिता भवन्तीति ॥ मह विश्व दे ॥ नाम सह मह

शब्दार्थ अथ=कौशल्य के प्रश्न का उत्तर सुनने के पश्चात्। ह=प्रथम कथा को चलाने के लिये। एनं=उस पिष्पलाद ऋषि के। सौर्यायणी=सूर्य के पात की लड़की। गार्ग्यः=गर्ग गीत्र में उत्पन्न हुन्ना । पप्रच्छ =पूछा। भगवन्=हे गुरु महाराज। एतिसमन् पुरुषे=इस शरीर के भीतर अर्थात् प्राणेन्द्रिय और मनादि में । कानि=कौन । स्वपन्ति=सोते हैं । कानि=कौन। अस्मिन्=इस शरीर के भीतरवाले प्राग्निन्द्रयों में । जाप्रति= जागता है। कुत्र=कहाँ। एष=यह । देवः=देवता । स्वप्नान्=स्वप्न का। पश्यति=देखता है। कस्य=किसका। एतन्=यह। सुखं=सुख। भवति=होता है। किस्मन्=किसमें। नो=श्रीर। सर्वे=सब। सम्प्रति-िठता=ठीक प्रकार स्थित। भवन्ति=होते हैं। इति=यह प्रश्न है।

खर्थ- जब पिष्पलाद ऋषि कौशल्य का उत्तर दे चुके, तब सूर्य नामी ऋषि के पाते की लड़की ने जो गर्ग गांत्र में उत्पन्न हुई थी यह प्रश्न किया—हे गुरु महाराज ! इस शरीर के भीतर जो प्राणिन्द्रिय मन इत्यादि हैं, कौन सोता है, कौन जागता है और कौन स्वप्न को देखता है, कौन इसमें सुख को भोगता है और किसमें सब ठीक प्रकार ठहरते हैं; खर्थात् पाँच प्रश्न किये। प्रथम इस शरीर में कौन सोता है, दितीय जागता है, तृतीय स्वप्न कीन देखता है, चतुर्थ सुख भोगता है, पंचम किसमें यह सब इन्द्रिय मन इत्यादि ठीक-ठीक स्थित होते हैं। ऋषि उत्तर देते हैं।

मंत्र—तस्मे स होवाच। यथा गार्ग्य मरीचयो-ऽकस्यास्तंगच्छतः सर्वा एतस्मिस्तेजामण्डल-एकीभवान्त । ताःपुनःपुनहद्यतः प्रचरन्त्येवं ह वे तत्सर्व परे देव मनस्येकी भवति । तेन तहींष पुरुषो न श्रृणोति न पश्यति न जिप्रति न रसयते, न स्पृशते नाभिवदते नाऽऽदरे नाऽऽनन्दयते, न विस्रुजते न नेयायते स्वपि-तीत्या चक्षते ॥ २ । ४३ ॥ शब्दार्थ—तस्मै=उस गार्गी को। सः=वह पिष्पलाद ऋषि। ह

शब्दार्थ — तस्मै=उस गार्गी को । सः=वह पिष्पलाद ऋषि। ह उवाच=यह कहने लगे। यथा=जैसे। गार्ग्य=हे गार्गी। मरीचयो= सूर्य को किरणें। ऋकस्य=सूर्य के। ऋस्तंगच्छत=छुप जाने पर। सर्वा=वह सब किरणें। एतस्मिन्=उस। तेजो मंडल=तेज के भंडार सूर्य में। एकः=एकत्रित। भवन्ति=होतो हैं। ताः=वह किरणें। पुनः पुनः=बार बार। उदयतः=सूर्य के उदय होने के साथ हो। प्रचरित=फैलती हैं । एवम्=इस प्रकार । हवै=निश्चय करके । तत्=वह । सर्वम्=सब इन्द्रियाँ । परे=अपने से सूच्म । देवाः= देवता । मनिस मन में । एकः=एकत्रित । भवंति=होतो हैं । तेन=इस कारण से । तिई=उस समय । एष=यह । पुरुष=जीवातमा । न=नहीं । शृश्णोति=सुनता । न=नहीं । पश्यित=देखता । न=नहीं । स्पृश्ते=स्पृश्च करना । न=नहीं । अभिवदते=बात चीत करना । नादत्ते=न प्रहण करता है । नानन्द्यते=न आनन्द को प्राप्त होता है । न विसृजते=न छोड़ता है । न=नहीं । आचवचते=कहते हैं जागनेवाले मनुष्य ।

श्रथ—गार्गी के प्रश्न के उत्तर में विष्पलाद ऋषि ने कहा— हे गार्गी! जिस प्रकार सूर्य की किरएें सूर्य के श्रस्त होने के समय इसी तेज के मंडार में एकत्रित हो जाती हैं, सूर्य के उदय होने पर फैल जाती हैं; इसी प्रकार सम्पूर्ण इन्द्रियाँ विषयों के प्रकाश करनेवाले ज्ञान के कारण मन में एकत्रित हो जाती हैं। इसी कारण से इस समय यह मनुष्य न तो किसी वाहा शब्द को सुनता है, न वाहा रूप को देखता है, न बाहरी गन्ध को सूँचता है, न रसना इन्द्रिय से किसी वस्तु का रस लेता है, न किसी वस्तु को स्पर्श करता है, न बाणी से कुछ कहता है, न विषय-भोग करता है, न शौच जाता, न हाथ से पकड़ता श्रीर न पाँव से चलता है। उस दशा के। देखने वाले मनुष्य कहते हैं कि यह सो रहा है।

प्रश्न—क्या इन्द्रियों का प्रकाशक मन है या मन की प्रकाशक इन्द्रियाँ हैं; क्योंकि विषय बाहर से मन पर जाते हैं। यदि नेत्र बन्द हो, तो रूप का ज्ञान मन की नहीं हो सकता।

उत्तर - यद मन का सम्बन्ध न हो, तो नेत्र प्रकाश की दशा

में भी नहीं देख सकते। जैसा कि प्रायः देखा जाता है कि चित्त के साथ सम्बन्ध न होने से जब पूछते हैं—देखा, ते। उत्तर मिलता है कि मेरा चित्त इस छोर नहीं था; क्योंकि इन्द्रियों में जो ज्ञान की शिक्त छातो है, वह भीतर रहनेवाले आत्मा से खातो है और इन्द्रियाँ बिना मन के सम्बंध से छात्मा से सम्बंध नहीं कर सकती। छतः इन्द्रियों का प्रकाशक मन है. मन के। प्रकाश करनेवाली इन्द्रियाँ नहीं। बाहर ते। जानने योग्य वस्तु है, जाननेवाली शिक्त बाहर नहीं। वस्तु छों के भीतर मालूम होने का स्वभाव है और मालूम होने का स्वभाव छात्मा में है। अतएव प्रकाशक मन है, इन्द्रियाँ नहीं।

प्रश्न-निद्रा किस प्रकार से आती है ?

उत्तर—जब मन और इन्द्रियों के मध्य तमोगुण का परदा आ जाता है, तब बाहर के विषयों का प्रतिबिम्ब मन पर नहीं पड़ता, जिससे मन को किसी वस्तु का ज्ञान नहीं रहता।

प्रश्त—क्या सोने की दशा में जीव बाहर के ज्ञान से शून्य होता है, अथवा नितान्त ज्ञान का अभाव हो जाता है ?

उत्तर—ज्ञान जोव का स्वामाविक धमें है, इस कारण उसका अभाव तो हो नहीं सकता। केवल नैमित्तिक ज्ञान जो मन और इन्द्रियों के द्वारा उत्पन्न होता है, मन और इन्द्रियों के सम्बन्ध न रहने से उत्पन्न नहीं होता। इस कारण इसका अभाव होता है।

प्रश्न—योगद्शेन में तो लिखा है कि ज्ञान का अभाव जिस वृत्ति का आश्रय है, वह वृत्ति अभाव है।

उत्तर — यहाँ भी वाह्य ज्ञान अर्थात् नैमित्तिक ज्ञान के अभाव से ही तास्पर्य है।

मंत्र—प्राणाग्नय एवेतास्मन् पुरे जाम्राति। गाईपत्यो ह वा एपोऽपानो व्यानोऽन्वाहार्य-

### पचनो यद्गाहपत्यात्प्रणियते प्रणयनादाहव-नीयः प्राणः ॥ ३ । ४४ ॥ शब्दार्थ-प्राणाग्नयः=जीवन प्रकाशक प्राण् । एवःहै।

शब्दार्थ — प्रामागनयः=जीवन प्रकाशक प्रामा । एवः है। एतस्मिन्=इस नव द्वारवाले। पुरे=नगर में अर्थात् शरीर में। जायित=जागते हैं। गाईपत्या=विवाहित स्त्री का स्वामी जिस अग्निहोत्र की अग्नि को स्थित करता है। ह=िनश्चय। वा=यह। अपानः=अपानवायु। व्यानः=व्यानवायु। अन्वाहायपचनः=दिल्णाग्नि जो शरीर की खुराक पचाती है। यत्=जो। गाईपत्यात्=जो गृहस्थाश्रम में स्थित अग्नि है। प्राणीयते=सम्बन्ध रक्ता है। प्राणयनाद=सम्बन्ध से या कारण से। आहवनीयः= ब्रह्मचर्याश्रम की अग्नि जिसको अग्निहोत्र के लिये ब्रह्मचारी स्थित करता है। प्राणः=प्राणवायु है।

प्रथित करता है। प्राणाः म्याणावायु है।

प्रथित करता है। प्राणाः म्याणावायु है।

प्रथित करता है। प्राणाः मिन को श्रारीर की रक्षा का काम देती है,

जागती है। जैसे जब प्रजा सो जाती है, तो उनके माल की

रक्षार्थ राजा रक्षक नियत करता है; वह रात्रि भर जागते हुए

प्रजा के धन और जीवन की रक्षा करता है, इसी प्रकार स्वप्नावस्था में शरीर तथा इंद्रियों की रक्षा करता है, इस हेतु घर का

रक्षक प्राणा है। जो गृहस्थाश्रम में तान आदि की उत्पत्ति से

सुख होता है, वह अपानवायु के द्वारा होता है और जो

प्रकृति के सुखों से बढ़कर ईश्वर की उपासना, ध्यान, समाधी
आदि, वह सारे शरीर में ज्यापक ज्यान के द्वारा होते हैं।

अतः ब्रह्मचर्याश्रम, ऋग्वेद श्रवण, जायत श्रवस्था, ज्ञानकाएड,

प्राणा-वायु, गृहस्थाश्रम व यजुर्वेद में स्वप्नावस्था कमकाएड,

प्राणा-वायु, वानप्रस्थाश्रम, सामवेद, निद्ध्यासन, सुपुप्ति

अवस्था उपासना कांड, ज्यानवायु तीनों आश्रमों की श्रामन
का नाम आहोन्य, गाहंपस्य और श्रनवाहाय है।

नित्रप्रत जब इन्द्रियाँ और मन सो गये। तो प्राच किस प्रकार शरीर को रहा। करता है शिक करते। हैं कि किस का का किस प्रकार

उत्तर जब तक शारीर में प्राण रहते हैं, तब तक प्रत्येक जीव इसकों जीवित जानकर इससे डरता है। यदि प्राण न रहें, तो सतक जान करके उसको नाश करनेवाले जीव समाप्त कर देते हैं। प्राण को विद्यमानता, जीवन के विचार से शरीर की रचा करते हैं।

करते हैं १ मानक एक्नील पूर्णि एक्नी कि नम ने लिए एक्टि

मंत्र-यदुच्छ्वासिनः इवासिवतावाहृती समं नयति स समानः । मनो ह वाव यजमान इष्टक्लभेवोदानः स एनं यजमानमहरहवेद्य गमयति ॥ ४ । ४५ ॥

शब्दार्थ —यत्=जो। उच्छवासिनश्वासो=स्वास का वाहर से भोतर जाना और भोतर से बाहर आना है। आहुति=जो एक बार अग्निहोत्र में सामशे डाली जातो है, उसे आहुति कहते हैं। समम्=समान। नयित=करतो है। इति=इससे। स= वह नाभि में रहने वाला शाण। समानः=समान कहलाता है। मनः=मननशिक वाला जोवास्मा या मनकरन। हवाव=और। यजमानः=इस ज्ञान यज्ञ को करने वाला। इष्ट फलम्=जिस फल को इच्छा से यज्ञ किया जाता है, जो स्वार्थ से किसो काम को आरम्भ किया जावे। गमयित=प्राप्ति करता है।

अथ-नाभि से जो वायु ऊपर और नीचे को आतो है, जिसके समान हो रहने से मनुष्य जोवित रहता है और जिसकी अवस्था में अन्तर आ जाने से, मौत आने का अनुमान होता है, वह समान वायु है। मनन करने की शक्ती से जो मन रूपी करण से काम लेनेवाला जीवास्मा है, वह यज्ञ करने-वाला यजमान कहलाता है। जिस त्राशय से यज्ञ किया जाता है, वह उदानवायु है। वह उदान प्रति दिन इस जीवास्मा को बहा के पास ले जाता है त्रार्थात् जिसे सुपुप्ति कहते हैं।

प्रश्न मन का अर्थ तो मनकरण है, जिससे कर्म इन्द्रियों और ज्ञान-इन्द्रियों के साथ जीवारमा का सम्बन्ध होता है, तुमने इसका अर्थ जीवारमा किस प्रकार किया ?

उत्तर—मन देा हैं; एक मनकरण, दूसरे मन-शिक । इसी कारण शास्त्रों ने मन को नित्य और अनित्य बताया है। जिस शास्त्र ने मन शिक का विचार किया है, उसने मन को नित्य माना है जैसा कि वैशेषिक दशन और जिस शास्त्र में मनकरण का विचार किया है, उसने मन को अनित्य बताया है जैसा कि सांख्यदशन और छांदोग्योपनिषद इत्यादि।

प्रश्न-वैशेषिक दर्शन ने तो मन को द्रव्य बताया है। तुम मन-शक्ति कहते हो, द्रव्यकरण तो हो सकता है, शक्ति नहीं हो सकती; क्योंकि शक्ति द्रव्य के आश्रय रहती है।

उत्तर—वैशेषिक का तास्पर्य मन से ; मन शिक्त वाला जीवास्मा ही प्रयोजन है। यदि जीव में मन-शिक्त न हो, तो वह मनकरण से किस प्रकार काम ले सकता है।

मंत्र-अत्रैष देवः स्वप्ने महिमानमनुभवति।
यद्दृष्टं हृष्टमनुष्ट्यति श्रुतंश्रुतमेवार्थमनुज्ञाणोः
तिदेशदिगंतरेश्र प्रयनुभृतंपुनःपुनः प्रयनुभवतिहृष्टंचादृष्टं चश्रुतं चाश्रुतं चानुभूतं चाननुभूतंच सञ्चासञ्च सर्वं पद्यति, सर्वः पद्यति॥
५ । ४६॥

शब्दार्थी - अत्र=यहाँ । एष=यह । देवः=प्रकाशक जीवारमा । स्वप्ते=स्वप्त में। महिमानम्=श्रपनी महिमा को। श्रनुभवति= अनुभव करता है, जानता है । यत्=जो। दृष्टं दृष्टं=देखा हुआ है और इसको देखा हुआ। अनुपश्यति=माल्म करता है अर्थात मित्र, शत्रु, स्त्री, पुत्र इत्यादि को प्रत्यत्त की भाँति मालूम करता है। श्रुतं=सुनते हुये का । श्रुतं=सुनते हुये। एव=ही। श्रर्थम्= अर्थ को एक बार जिसका देखा या सुना है, बार-बार । अनुश्रणोति=फिर सुनता है। हुषं च हुषं देश दिगन्तरेशच=दूसरे देश और दूसरे दिशा को वस्तुओं को। प्रत्यनुभूतं= अनुभव किये हुये को । पुनः पुनः=बार बार । श्रेत्यनुभवति= अनुभव करता है अर्थात् जानता है। दृषंचदृषं=चाहे इस कार्ग देखने योग्य हो या न हो। अतंचा श्रुतंच=चाहे इस जन्म में न सुना हो, चाहे इस जन्म में सुना हो। अनुभूतं वा चाननु भूतं = चाहे इस जन्म में उसका अनुभव किया हो अथवा न किया हो। सचासच=चाहे वह सत् हो या न हो। सर्व=सबको। पश्यति=देखता है। सर्व=सब प्रकार की वस्तुत्रों को। पश्यति=देखता है। सस्भव है। जो फोटी उतारा

अर्थ — इस प्रश्न के उत्तर में कि कीन देवता स्वप्न के। देखता है कहते हैं कि उपरोक्त देवता आर्थात् जीवारमा स्वप्ना वस्था में अपनी महिमा को देखता है। जो कुछ पूर्व देखा है चाहे वह इस दिशा में विद्यमान न हो, परन्तु उसका फोटो मन पर होने से उसका देखता है। जो कुछ सुना है, चाहे इस समय वह शब्द विद्यमान न हो। परन्तु उसका फोटो मन पर होने से वह सुनता है। चाहे कोई देश अथवा दिशा हो, इनका प्रभाव मन पर आजाने से इनका नितान्त स्पष्ट ज्ञान होता है। जिस वस्तु को एक बार देख चुका है, उस वस्तु को स्वप्न में बारबार देखता है; जो पदार्थ देखे हुये हैं, चाहे इस जन्म में न भी देखे

हों, जो पदार्थ सुने हों, चाहे इस जन्म में न भी सुने हों; जिन वस्तु श्रों का श्रनुभव किया हो, चाहे इस जन्म में न भी श्रनुभव किया हो, चाहे इनकी सत्ता इस समय जगत् में विद्यमान न हो श्रथीत् श्रभाव हो सबको देखता है।

प्रश्न श्रृति में तो लिखा है कि जो वस्तु देखी हो या न देखी हो, सुनी हो या न सुनी हो, श्रनुभव की हो, या न की हो, जो संत् हो या न हो, सब को देखता है। तुमने इस जन्म का न देखना सुनना, कहाँ से लिया है ?

उत्तर—प्रथम ता इस श्रुति के पहले शब्द ही विदित करते हैं कि देखा है, फिर इसको देखता है और जिसको सुना है फिर इसको सुनता है। दूसरे जिस वस्तु की सत्ता संसार में विद्यमान न हो, उसकी श्राकृति हो नहीं सकती; जिसकी श्राकृति नहीं, उसके संस्कार भीतर जाही नहीं सकते, जिसके संस्कार भीतर विद्यमान न हों, उनको किस प्रकार देख सकता है। मूल बात यह है कि जामत् श्रवस्था में इस शरीर के केमरा के द्वारा जिन वस्तुओं के फोटो उतारे, उन्हींका स्वध्नावस्था में देखना सम्भव है। जो फोटो उतारा ही नहीं गया, उसको देख किस प्रकार सकते हैं। जबिक बिना देखे सुने और श्रनुभव किये हुए स्वध्न में देखना, सुनना श्रोर श्रनुभव करना श्रसम्भव है। श्रतः सम्भव होने के लच्चा से यह श्रिशं करना पड़ता है, जिसको इस जन्म में देखा सुना श्रोर श्रनुभव न किया हो।

मंत्र-स यदा तेजसाऽभिभूतो भवति। अत्रैष देवः स्वप्नान्न पर्यत्यथ तदैतस्मिन् इारीरे एतत्सुखं भवति॥ ६। ४७॥

शब्दार्थ — स=बह । यदा=जब या जिस दशा में । तेजसः= प्रकाश से । अभिभूतः=िद्या हुआ । भवति=होता है । अन्न=इस दशा में । एष देवः=यह जीवास्मा । स्वप्नान्=स्वप्न को । न=नहीं । पश्यति=देखता है । अथ=परमास्मा के प्रकाश से दव जाने के पश्चात् । तत्=वह जीवास्मा । अस्मिन् शरीरे=इस शरीर के भीतर । एतत्=यह सुषुप्ति अवस्था । सुखम्=सुख को । भवति= होता है ।

हाता ह।

प्रशं—ि जिस समय इस जीवारमा का ज्ञान परमारमा के
प्रकाश से दब जाता है; जिस प्रकार नेत्र का प्रकाश सूर्य के
सम्मुख प्रकाश के प्रकाश से दब जाता है, उस समय चोंध्या
जाते हैं श्रोर कुछ देख नहीं सकते। ऐसे हो स्वप्न की श्रवस्था
में यह जीवारमा परमारमा के प्रकाश से दबा हुआ ज्ञान-शून्य
सा मालूम होता है। इस समय यह किसी स्वप्न को नहीं देखता
श्रीर प्रकाश से दबकर बाह्य-ज्ञान के कक जाने के परचात् यह
जीवारमा इस शरीर के भीतर ही परमारमा के सुख को देखता
है अर्थात् सुप्ति श्रवस्था में जीवारमा को भीतर से ही सुख
मालूम होता है।

प्रश्त—जब जीवास्मा का ज्ञान परमात्मा के तेज से दब गया, तो उस समय ज्ञान के न होने से सुख किस प्रकार हो सकता है; क्योंकि सुख भी एक प्रकार का ज्ञान है, खास्मा के खनुकूल जानने का नाम सुख है।

उत्तर—जीव के भीतर ब्रह्म और बाहर प्रकृति और ब्रह्म दोनों हैं। जब जीवात्मा बाहर की ओर देखता है, तभी प्रकृति के संग से दुख और परमात्मा के कारण सुख होता है; परन्तु जब भीतर की ओर देखता है; तो पहले परमात्मा के प्रकाश से ज्ञान दब जाता है और पुनः परमात्मा के स्वरूप से सुख मिलने लगता है। जैसे जब कभी हम श्रुंधरे मकान से एक दम सूर्थ के सम्मुख आ जाते हैं, तो श्रंधरा श्रांखों के सामने आ जाता है, थोड़ी देर के पश्चात पदार्थ फिर दृष्टि पड़ने लगते हैं। मंत्र-स यथा सौम्य वयांति वासोवृक्षं सम्प्रतिष्ठन्ते । एवं हवे तत्सर्वं पर आत्मानि सम्प्रतिष्ठते ॥ ७ । ४८ ॥

शब्दार्थ — स=बह ऋषि पिष्पलाद कहने लगा। यथा=जैसे।
सौम्य=हे चन्द्र समान शान्त स्वरूप। वयांसि=पन्नो उड़नेवाले
जीव। वासः=वास-स्थान। वृद्यं=वृद्य के आश्रय। सम्प्रतिष्ठनते=
तिष्ठित होते हैं। एवं=इसी प्रकार। हवे=और। तत्सर्वं=वह सब
अर्थात् मन और इन्द्रियाँ इत्यादि। परमात्मनि सम्पूर्ण जगत्
के आधार के स्थान परमात्मा हैं। सम्प्रतिष्ठते=स्थिर हो
जाते हैं।

श्रर्भ—पिष्पलाद ऋषि ने फिर कहा—हे प्रिय शिष्य ! जिस प्रकार सायंकाल के समय सम्पूर्ण पत्ती प्रत्येक स्थान पर चर- चुगकर अपने रहने के स्थान वृत्त पर एकत्रित हो जाते हैं और दिन भर इधर उधर धूमते रहते हैं; इसी प्रकार यह सम्पूर्ण इन्द्रियाँ जागत और स्वप्न अवस्था में तो अपने-अपने विषयों में लगी रहतो हैं, परन्तु सोने के समय सब अपने-अपने विषयों को स्यागकर अपने मुख्य स्थान अर्थात् परमात्मा के आश्रय स्थित हो जाती हैं।

प्रश्त क्या सोने की दशा में इन्द्रियाँ परमात्मा के आश्रय स्थित हो जाती हैं या इन्द्रिय और मन के मध्य तमोगुण का परदा आ जाता है।

उत्तर — मूच्छी और सुपुष्ति में यही अन्तर है कि सुपुष्ति में तो इन्द्रियाँ जिस प्रकाश के आधार चल सकती हैं, वह प्रकाश परमात्मा के तेज से दब जाता है। इस समय जीव को किसी दूसरी वस्तु की सुधि ही नहीं रहती और सुपुति की अवस्था में जीव का सम्बन्ध कारण शरीर होता है और कारण शरीर में सत रज तम की दशा समान होती है। इस समय कोई गुण किसी दूसरे को दबा नहीं सकता।

प्रश्न — यदि सुर्पुष्त अवस्था में जीव का ब्रह्म के साथ सम्बन्ध होता है, जिससे ब्रह्म के तेज से जीव का ज्ञान दव जाता है, तो समाधि की क्या ज़रूरत है।

उत्तर —समाधि और सुषुष्ति में ब्रह्म का सम्बन्ध जीव के साथ होता है। अन्तर केवल इतना है कि सुषुष्ति में ब्रह्म का सम्बन्ध जीव के साथ होता है। भेद केवल इतना है कि सुषुष्ति में ब्रह्म का आनन्द साजात नहीं होता; क्यों कि इस समय जीव की बुद्धि ब्रह्म-दर्शन के योग्य नहीं होती। जैसे एकदम से अधेरे से प्रकाश में आने से आँखें चकाचौंध हो जाती हैं और समाधि अवस्था में नित्य के अभ्यास से जीव ब्रह्म-दर्शन के योग्य हो जाता है।

मंत्र-पृथिवी च पृथिवीमात्रा चाऽऽपश्चा ऽऽपोमात्रा च तेजश्च तेजोमात्रा च वायुश्च वायुमात्राचाऽऽकाशश्चा काशमात्रा च चक्षुद्रच द्रष्ट्रव्यञ्च भोत्रञ्च भोत्रव्यं च घाणं च घात्रव्यं च रसश्च रस्यितव्यञ्च त्वक् च स्पर्शियतव्यञ्च वाक् च वक्तव्यञ्च हस्तो चाऽऽदात्रव्यं चोपस्थ-श्चऽऽनन्द्यित्वयं च पायुद्रच विस्रजीयित्वयं च पादो च गन्तव्यञ्च मनश्च मन्तव्यञ्च बुद्धिद्रच बाद्धव्यञ्चाहंकारश्चाहंकर्तव्यम् च चिक्तञ्च

## चेतियतव्यमच तेजश्च विद्योतियतव्यमच पूर्णाणश्च विद्यारियतव्यमच ॥ ८ । ४९ ॥

णः शब्दार्था—पृथिवी=भूमि । च=श्रौर । पृथिवी मात्रा=सूरम भूत अर्थात् गंध। च=त्रीरा आपः=पानी। च=त्रीर। आपी-मात्रा=जल की सूदम अवस्था अथवा रस । तेजः=अग्नि । च= श्रीर । ते जोमात्रा=श्रमिन की सुदम अवस्था अथवा रूह । वायु= वायु । वायुमात्रा=वायु की सूच्म अवस्था अर्थात् स्पर्श । आकाशः= त्राकाश जिसका गुण शब्द है अथवा जिसमें निकलना, प्रवेश करना सम्भव हो । चलुः=नेत्र । द्रब्टव्यं=देखने योग्य वस्तु । च= श्रीर । श्रोत्र=कान, जिससे शब्द सुनते हैं । च=श्रीर । श्रोतब्यं= सुनने योग्य शब्द। च= और। ब्राण्=नाक जिससे सूंवते हैं। च=श्रौर । ब्रातव्यं=सूंघने योग्य सुगंध दुर्गंध । च=श्रौर । रस= स्वाद । च=ग्रौर । स्सयितव्यम्=स्वादिष्ट वस्तु । च=ग्रौर । स्वक= रवचा । च=ग्रौर स्पर्शियतव्यम्=स्पर्श योग्य वस्तु । च=ग्रौर। वाक्=वाणी। च=त्रौर। वकव्यम्=भाषण याग्य शब्द। हस्तौ= दे।नें। हाथ । च=त्रौर । आदातव्यम्=पकड़ने योग्य वस्तु । च= श्रीर । उपस्थ=उपस्थेन्द्रिय । च=श्रोर । श्रानन्द्यितव्यम्=इस इन्द्रिय से जिस वस्तु के। अनुभव करें अर्थात जिससे सांसारिक सुख भोगें। पायु:=गुदा। च=त्रौर। विसर्जायतव्यम्=स्यागने याग्य वस्तु अर्थात् मल मूत्र । च=श्रीर । पादौ=दोनां पाँव । च= श्रीर। गन्तव्यम्=मार्ग चलने याग्य वस्तु। सनः=मन जो ज्ञान श्रीर कर्म इन्द्रियों के। सहायता देता है। च=श्रीर । सन्तव्यम्= मनन करने या जानने येग्य वस्तु । च=त्रीर । बुद्धि=ज्ञान । च= श्रौर। बोद्धव्यप्=जानने योग्य वस्तु। च=श्रौर। श्रहङ्कारः= श्रहङ्कार । च=श्रीर । श्रहङ्कर्तव्यम्=जिन वस्तुश्रों में श्रहङ्कार किया जावे। च=त्रौर। चित्तम्=चेतन्य करनेवाला अन्तःकरण।

च=श्रौर। चेतियतव्यं=जिन वस्तुश्रों को चेतन्य श्रथीत् विचार किया जावे। च=श्रौरा तेजो=प्रकाश। च=श्रौर। प्राणः=धारण करनेवाली। विद्यातियतव्यम्=जो वस्तु प्रकाश से प्रकट होने योग्य हो। च=श्रौर। विधारियतव्यम्=जिन वस्तुश्रों को पदार्थी धारण करते हैं। हा समाकृष्टि कर्ष माहकृष्टि महिल्ला

श्रभी— पाँच स्थूल भूत अर्थात् पृथ्वी, जल, वायु, आकाश श्रमि श्रीर इतके सूद्म भूत या गुण, गंध, रस, रूप, शब्द स्परो इत्यादि। पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ श्रथात् नाक रसना, नेत्र, स्वचा, श्रोत्र श्रोर इनके विषय श्रथात् स्वने योग्य वस्तु, स्वादिष्ट वस्त, रूपवाले पदार्थी स्परो करने योग्य वस्तु श्रीर शब्द पाँच कर्मेन्द्रियाँ वाणी, हाथ पाँच, गुदा, उपस्थेन्द्रिय श्रीर उनके विषय पकड़ना, चलना, बोलना श्रादि चारों श्रम्तःकरण श्रथात् मन जिससे किसी वस्तु के दोनों पच्च लेकर विचार किया जाता है, बुद्धि जिसको ज्ञान कहते हैं। श्रहङ्कार श्रीर चिच्च श्रथात् चेतन्य करनेवाला श्रन्तःकरण श्रीर इनके विषय प्रकाश श्रीर जिसको वह प्रकाश करे। प्राण श्रथात् शरीर को उठाकर ले चलनेवाली या स्थित रखनेवाली वायु श्रथात् स्टोम जिसको स्वाँस भी कहते हैं श्रीर जिसको वह प्राण स्थित रखते हैं, यह सब वस्तु इस तेज से खुप जाती हैं।

मंत्र-एव हि द्रष्टा स्पृष्टा श्रोता व्राता रमिता मंता बोद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुवः । अपरेऽक्षरे आत्मान संगतिष्ठते ॥ ६ । ५० ॥

शब्दार्थ — एष=यह । हि=निश्चय करके । द्रष्टा=देखनेवाला । स्वष्टा=स्पर्श करनेवाला । श्रोता=सुननेवाला । घाता=सूघनेवाला । प्रता=विचार करनेवाला । मन्ता=विचार करनेवाला । बोद्धा=जाननेवाला । कर्ता=कमै करनेवाला । विज्ञानास्मा=

जीवारमा। पुरुषः=जो इस शरीर के भीतर रहता है। स=बह जीवारमा। परे=उससे सूदम सर्वव्यापक। अत्रदे=नाशरहित। आस्मिन=जो प्रश्येक वस्तु के भीतर विद्यमान है उसमें। सम्प्रति-अते=स्थित हो जाता है। - प्रविकास स्वाप्ति । सम्प्रति-

अर्थ - सुपुति को दशा में यह जीवात्मा जो जागते हुए नेत्रों से देखता, कानों से सुनता, नाक से संघता, जिह्ना से रस लेता, स्वचा से छूता, मन से विचार करता, बुद्धि से जानता और जो कर्म करने में स्वतंत्रकर्ता कहलाता है, जा नैमित्तिक ज्ञान को प्राप्त करने बाला है; क्योंकि न ता इन्द्रियाँ आदि को ज्ञान होता है, क्योंकि यह ज्ञान प्राप्त करने के कारण (यन्त्र ) हैं और न परमात्मा को नैमित्तिक ज्ञान हो सकता है; क्योंकि वह पूर्व ही सर्वज्ञ है, उसके ज्ञान से बाहर कोई सत्ता नहीं, जिसको वह नैमित्तिक ज्ञान से जाने श्रीर वह जीवात्मा इस कारण से सूदम ब्रह्म के ब्राश्रय स्थित हो जाता है। तात्पर्य यह है कि जीव के भीतर बहा और बाहर बाहर इन्द्रियों से देखता है और भीतर बुद्धि इन्द्रियों की स्वामाविक शक्ति है, इससे अनुभव करता है। जब बाहर की ओर कर्म करनेवाली इन्द्रियाँ रुक जाती हैं। तब जीवास्मा की बुद्धि भीतर की त्रोर कम करने लगतो है। उस समय जोवात्मा बाह्य ज्ञान से नितान्त शून्य हा जाता है । बाहर बहुत बस्तुत्रों के होने से जीव का ज्ञान फैल जाता है ; क्यांकि अत्येक इन्द्रिय मन को अपने विषय की और ले जाती है और सन बड़े बेग से इन्द्रियों के विषयों का जीवात्मा को बोध कराता है, जिससे आस्मा की वृत्ति बड़े बेग से चलतो है। बाहर जीवात्मा किसी बस्तु में स्थित नहीं हो सकता, जब मन थक जाता है, तो परमात्मा के नियमानुकूल जीव भातर का आर काम करने लगता है. जिससे उसका आनन्द मालूम हाता है। उस समय किसी इन्द्रिय के साथ सम्बन्ध न हान स मन का

काम कका रहता है। इस कारण जब तक जीव का ब्रह्म के साथ सम्बन्ध रहता है; तब तक जीव स्थित रहता है, तब ही जीव को आनन्द मिलता है और जिस समय सन की थकावट ब्रह्म के त्र्यानन्द से दूर हो जाती है, तब मन फिर कर्म करने लगता है श्रीर मन के काम के साथ ही जीव की बुद्धि बाहर त्रा जाती है, जिससे वह दुख को सुख अनुभव करता है। ञ्चतः जीव को ज्ञानन्द मिलने का कारण केवल ब्रह्म ही है।

मंत्र-परमेवाच्रं प्रतिपद्यते स यो हवे तद्-च्छायमशरीर मलोहितं शुभ्रमचरं वेद्यतेयस्तु सोम्य। स सर्वज्ञः सर्वो भवति तदेष इलोकः॥ वक ही साथ जान सकता है। यसरे वह जिसका मा करावा

की जान तेना है। एक साथ सब शब्दार्थ-परम=सब से सूदम महान्। एव=है। अन्रम्= नाश रहित । प्रतिपद्यते=प्राप्त होता है, जाना जाता है। स=बह। यो=जो। हवै=और। तत्वह। अच्छायम=छाया रहित अर्थात् जिसकी कहीं छाया हो ही नहीं सकतो; क्योंकि जहाँ वह स्वयम् न हो, वहाँ उसको छ।या हो। श्रशरीरम्=जिसका शरीर नहीं, क्योंकि जिसका शरीर होगा वह निस्य नहीं हो सकता। अले।हितम्=जिस्का रंग नहीं अर्थात जिसमें रकादि का सम्बन्ध नहीं। शुभ्रम्=जो शुद्धः। अन्तरम्=नाश रहित को। वेदयते=जान लेता है । यस्तु=जो विषयों से वैराग्य वाला ज्ञानी हो । सौम्य= अपने प्रिय पुत्र । सः=वह मनुष्य । सर्वज्ञ=सब का ज्ञाता । सः वह । सर्व=मनुष्य । भवति=हाता है । तत्=उसके अथे। एव= यह । श्लोक=श्लोक प्रमाण है। BEB IS SEEK - TEB

अर्थ — जो ज्ञान से सब वस्तुओं के मूल तस्व को जानकर सब संासारिक विषयों से वैराग्यवाला हो गया है, जिसने इस कारण से सूचम सर्वत्र विद्यमान होने से जिसका छाया नहीं हो सकता और न उसका कोई शरीर है; क्योंकि वह सिच्दानन्द है। जिसका शरीर है, वह सत् हो ही नहीं सकता; क्योंकि शरीर स्थूल संयुक्त है, जिसका किसी न किसी समय में उरपन्न होना अवश्य है और सत् कहते हैं तीन काल में एक सा रहनेवाले को। अतः कोई शरीरवाला सत् नहीं कहला सकता। जिसका कोई रंग नहीं, जो शुद्ध है, जो मनुष्य इसको प्राप्त कर लेता है, वह इसके जानने के कारण से सर्वज्ञ कहलाता है; क्योंकि इस नाश रहित को जान लेना सबके। जान लेना है। प्रशन—क्या ईश्वर को जानने वाला सर्वज्ञ होता है?

एक ही साथ जान सकता है; दूसरे वह जो प्रस्थेक वस्तु को एक ही साथ जान सकता है; दूसरे वह जिसको सब वस्तुओं को जान लेना हो। एक साथ सब वस्तुओं को अतिरिक्त ईश्वर के कोई नहीं जान सकता; क्योंकि मन एक काल में दो वस्तुओं का ज्ञान नहीं रखता, सबको किस प्रकार जान सकता है। अतः जो ईश्वर को जानता है, उसको सर्वज्ञ दूसरे अथों में कहा गया

अर्थात् उसने कुल पदार्थों को जान लिया है। 🕩 किए किएही

प्रश्न—ईश्वर के जानने से कुल पदार्थों का ज्ञान किस प्रकार हो सकता है? हम गाउँ अपन किस्स कि

जिता मध्य मार्ग को पूर्ण किये अन्तिम मार्ग है और कोई मनुष्य बिना मध्य मार्ग को पूर्ण किये अन्तिम मार्ग पर नहीं पहुँच सकता। अतः जो ईश्वर का ज्ञान प्राप्त कर चुका, उसने सब पदार्थों को जान लिया। है पर हम उपन हम्

= प्रश्त = ईश्वर का ज्ञान अंतिम माग है, इसका क्या प्रमाण है?

उत्तर — ईश्वर को सबसे सुद्म होने के कारण परम कहा गया है श्रीर ईश्वर के जानने का परा विद्या के नाम से कहा गया है। श्रतः सूदम वस्तु स्थूल में प्रविष्ट होने को दशा में स्थूल के पश्चात हो जानो जायगी। निदान जो सबसे सूदम और सबमें व्यापक है, उसका ज्ञान सबके पश्चात होना अवश्य है। संसार में तीन ही वस्तु हैं—प्रकृति, जोव और ब्रह्म। जिस मनुष्य के। प्रकृति के स्वरूप का ज्ञान न हो, उसको वैराग्य हो ही नहीं सकता। प्रस्यज्ञ में प्रकृति के परिणाम अध्यन्त सुन्दर माल्म होते हैं, परन्तु अन्त वुरा है। अतः वैराग्य प्रकृति के बने हुए पदार्थों की वर्तमान अवस्था तथा परिणाम दोनों को भले प्रकार ज्ञानता है। यदि इसका प्रकृति में लिप्त होने का विचार होता, तो वैराग्य किस प्रकार हो सकता। जीव के भीतर ब्रह्म है, इसिलये ब्रह्म के ज्ञान से पहिले जीव का ज्ञान भी हो जाता है। अतः जिसने जीव, ब्रह्म और प्रकृति के मूल कारण को ज्ञान लिया, उसके सर्वज्ञ होने में क्या संदेह है।

मंत्र-विज्ञानारमा सह देवेश्व सर्वेः प्राणा भूतानि सम्प्रतिष्ठन्ति यत्र । तद्त्वरं वेदयते यस्तु साम्य ! सः सर्वज्ञ सर्वमेवाऽऽविवेशेति ॥ ११ । ५२ ॥

शब्दार्थ — विज्ञानात्मा = नैमित्तिक ज्ञान का केन्द्र जीवात्मा।
सह = साथ । देवेः = वाहर और भीतर के जानने के शस्त्र और
जिनका देवता भी कहते हैं। संवैः = सबके। प्राणा=स्वास ।
भूतानि = भूत । सम्प्रतिष्ठिन्त = स्थित होते हैं। यत्र = जिस ब्रह्म में।
तद्= इस । अत्तरम् = नाशरिहत । वेदयते = ज्ञान गया है। यस्तु =
जो वैराग्य वाला मनुष्य । सीम्य = हे शान्त स्वरूप शिष्य । सः =
वह । सर्वज्ञः = सर्वज्ञ । सर्वम् = सबको । एव = है। अविवेश = सबक्
कुल्ल प्राप्त कर लेता है। इति = यह ।

अथे—जिस बहा में जीवात्मा सम्पूर्ण देवतों अर्थात् इन्द्रियों के साथ प्राणों और भूतों के सहित स्थित होता है, जो

मनुष्य इस नाशरहित ब्रह्म के। जान जावे. हे प्रिय पुत्र ! वह सवज्ञ और सबमं प्रवेश करके इनके भीतरी वृत्तांत को जानता है। इस मंत्र से मालूम होता है कि सबसे उच्च ब्रह्म-विचा है। जो मनुष्य इस विद्या से विज्ञ होते हैं, वह सर्वज्ञ कहलाते हैं; क्यों कि ज्ञान का सबसे श्रेष्ठ फल इनको प्राप्त होता है। ज्ञान का आश्रय केवल तीन बातों के जानने से प्राप्त होता है। प्रथम मैं क्या हूँ ; द्वितीय मुक्तको क्या उपयोगी है ; द्वितीय हानिकारक क्या है; वा जो मनुष्य अपनी सत्ता को जानता है उसोको लाभ हानि का ज्ञान होता है। जो सत्ता से अनिभन्न है, उसको लाम हाति का ज्ञान किसी प्रकार हो ही नहीं संकता। यह तो मोटी बात है कि जिस दूकानदार को अपने सामान का ज्ञान न हो, वह किस प्रकार जान सकता है कि लाभ हुआ अथवा हाति। इसी विचार को लेकर दूकानदार लोग प्रत्येक वर्ष अपनी पूँ जी की परीचा करते रहते हैं, ताकि अगले वर्ष हानि लाभ को ठोक समभ सकें। निदान जिस मनुष्य को हानिकारक वस्तु का मूल मालूम है, वह कभी इसकी उपासना को स्वीकार नहीं करता। जब हानिकारक की उपासना न हो, तो दुख किस प्रकार उत्पन्न हो सकता है; क्योंकि जिसका हानि होना निश्चय हो जावे, उसके पास कोई जा भी नहीं सकता। यह तो सम्भव है, ऋविद्या से हानिप्रद वस्तु को लाभदायक विचार करके उसको उपासना की जावे ; परन्तु हानिप्रद जानने के पश्चात तो मुर्ज भी इस जोर ध्यान नहीं करता। जब उपयोगी वस्त की वास्तविक दशा ज्ञात हो गई, तो उसकी उपासना आवश्यक हो गई; जिसका आनन्द मिलना आवश्यक है। जब दुःख से मुक्त होकर आनन्द प्राप्त हो गया, तो बुटि किस वस्तु की रही ? प्रश्त हम तो देखते हैं कि प्रायः मनुष्य मद्यपान और

मांस-भन्न ए को बुरा समकते हैं और बहुत से सांधु धन की निन्दा करते हैं। बहुत से आयं-समाजी प्रकृति को उपासना को बुरा जानते हैं; परन्तु कर्म इसके विरुद्ध देखा जाना है; जिससे स्पष्ट विदित है कि हानि योग्य जानकर भी उपासना हो सकती है।

हो सकती है।

उत्तर — इन मनुष्यों को मन्देह्युक ज्ञान होगा, सत्य ज्ञान नहीं। जो मनुष्य मांस-भन्न ए के। पाप सममते हैं, वह इसको किन प्रकार काम में ला सकते हैं। यदि कोई आर्य-समाज का समासद प्रकृति को चुरा जान ले, तो फिर वह प्राकृतिक ज्ञान को बढ़ाने में क्यों श्रम करने लगा। अकृति के मूल तत्व को जाने विना प्रकृति की उपासना को चुरा बताना किस प्रकार सम्भव है और जिस प्रकृति के मूल तत्व को जान लिया, तो प्राकृतिक विज्ञान का ज्ञाता हो गया; क्योंकि विज्ञान और सत्ता प्रतिकृत हैं। निदान इस दशा में जो आर्य-जन प्राकृतिक विज्ञान को जानना चाहते हैं, वास्तव में वह प्रकृति विज्ञान से अनिम्ब हैं। इसी प्रकार साधु जो धन को चुरा कहते हैं। जो मनुष्य इन पदार्थों के मृल कारण के। जान गये हैं, वह जिसका चुरा बताते हैं, स्वरन में भी उसकी उपासना नहीं करते।

प्रश्न—ईश्वर को जानने से सर्वज्ञ हो जाता असम्भव नहीं मालूम होता ; यह शब्द मिथ्या लिख दिया है ?

उत्तर—ईश्वर जानने से सर्वेज्ञ हो जाता है। जब कहा जाता है कि ईश्वर का स्वरूप क्या है; तो विद्वान मनुष्य बताते हैं कि वह सचिदानन्द स्वरूप है अर्थात् यह सचिदानन्द का शब्द एक शब्द है, परन्तु जाननेवाले जानते हैं कि यह शब्द विज्ञान से परिपूर्ण है; क्योंकि यह शब्द सत, चित्त, आनन्द इन तीन शब्दों का योग है। जब कहा देश्वर क्या है; तो उत्तर

मिला कि ईश्वर सत् है; परन्तु सत् के ऋथं तीन काल हैं। यदि अकेला ईश्वर हो सत् होता, तो जगत् न बनता, क्योंकि उपादान कारण के गुण विद्यमान न हों। यह तो सम्भव है कि गुण उपादान कारण में विद्यमान न हो, वह निमित्त कारण में विद्यमान हो ; क्योंकि निमित्त कारण से भी बहुत से गुण उपादान कारण में त्राते हैं ; परन्तु यह सम्भव नहीं कि उपादान कारण की कोई वस्तु निमित्त कारण में विद्यमान न हो। निदान चेतन्य ईश्वर के संत् होने की दशा में सम्पूर्ण वस्तु का उपादान कारण ईरबर ही हो सकता है। जब इंश्वर सम्पूर्ण वस्तु का उपादान कारण हुन्ना, तो कोई वस्तु जड़ नहीं हो सकती; क्योंकि चेतन्य ईश्वर से बनी हुई वस्तु में ज्ञान का होना अवश्य है, परन्तु संसार में जड़ वस्तु दृष्टि पड़ती है, जिससे सम्पूर्ण पदार्थों का उपादान-कारण ई<mark>श्वर नहीं हो सकता। जड़ अर्थात् ज्ञानरहित वस्तु के उपादान</mark> कारण को जड़ मानना पड़ता है, अतः प्रकृति का सत् होना त्रावश्यक है। जब प्रकृति सत हुई, तो लच्चण अति व्याप्त हो गया ; तो लच्चण करना पड़ा कि ईश्वर सत् चित्त है ; परन्तु ऐसा मानने में दो प्रकार को बस्तुयें हो जाती हैं। एक आनन्द स्वरूप, दूसरे दुख स्वरूप अर्थात जड़ में न तो आनन्द स्वरूप दुख का धाना सम्भव है, क्योंकि वह सूदम हे और सूदम में स्थूल के गुग जा हो नहीं सकते स्त्रीर न किसीका सुख अनुभव हो सकता है ; क्यों कि परमात्मा आनन्द स्वरूप है। इनका सुख किस प्रकार हो सकता है; प्रकृति में जड़ होने के कारण से सुख अनुभव करने की शक्ति नहीं। अतः किसी प्रकार सुख-दुख श्रमुभव नहीं हो सकता, क्योंकि श्रमुभव करनेवाला नहीं, परन्तु सुख दुख अनुभव होते हैं ; इससे कोड इन्कार नहीं कर सकता। श्रतः सुख दुख श्रनुभव करनेवाला चेतन्य माना जावे, तो उसकी दो ही दशायें हो सकतो हैं; या तो वह सत्या

श्रमत । यदि श्रमत् स्वीकार किया जावे, तो उसके वास्ते निमित्त कारण का होना श्रस्यावश्यक है; परन्तु हैं दो हो; एक ईश्वर एक प्रकृति । इश्वर को उसका उपादान कारण माना जावे, तो उसकी प्राकृतिक सत्ता विना ईश्वर मानना पड़ेगा । इस द्राा में प्रकृति स्वतन्त्र श्रीर ईश्वर वाध्य होगा; क्योंकि निमित्त कारण उपादान कारण के श्रधिकार में होता है। यदि ईश्वर उपादान-कारण, प्रकृति निमित्त कारण मानी जावे, तो प्राकृतिक पृथव होने से ईश्वर भी पृथक् होगा । यदि वह पृथक् माना जावे, तो सुख दुख का श्रनुभव करनेवाला पृथक् मानना पड़ेगा, जोकि मिश्रित हैं।

प्रश्न—हम ईश्वर के। श्रभिन्न निमित्त उपादान-कारण मानते हैं।

होना और उपादान कारण का स्वतन्त्र होना आवश्य है, क्योंकि वाध्यत्व और स्वतन्त्रता एक दूसरे के प्रतिकृत हैं, क्योंकि वाध्यत्व और स्वतन्त्रता एक दूसरे के प्रतिकृत हैं, वह ईश्वर में नहीं रह सकती । द्वितीय निमित्त कारण का संयोग वियोग को स्वीकार करना आवश्यक है, जोकि सीमा वाली और एक से अधिक वस्तुओं में सम्भव है; क्योंकि कर्ता निमित्त कारण को मिलाकर या तोड़कर ही किसी वस्तु के। बना सकता है। ईश्वर एक और सर्वव्यापक है, न तो वह संयोग और न वियोग को स्वीकार करता है। अतः निमित्त कारण हो नहीं सकता। तीसरे निमित्त-कारण निमित्त के प्रभाव के। स्वीकार करके उपादान कारण को दशा के। स्वीकार करता है। बस उपादान कारण और प्रकृति को एक कहना अपने देश से युक्त है जैसे कोई कहे कि वह आदमी अपने कन्थे पर खुद चढ़ गया। इस बात को के।ई बुद्धिमान सस्य नहीं मान सकता। ऐसे ही ईश्वर ने अपने उपर प्रभाव डालकर

जगत् बनाया; कोई बुद्धिमान यह स्वीकार नहीं कर सकता। श्रतः तीसरी सत्ता जोकि सत् चित हो आवश्यक तौर पर सानना पड़ती है। जब सत्य जीव में लक्षण चला गया तो कहना पड़ा—ईश्वर सिचदानन्द स्वरूप है। श्रातः प्रकृति सत्, जीवारमा रुखित श्रीर प्रमास्मा सिचदानन्द है। प्रत्येक प्रश्न जो कि धर्म सम्बन्धी हो सकता है, उसका उत्तर इस शब्द में वर्तमान है; जिसको पुस्तक विस्तृत होने के कारण नहीं लिख सकते। जो मनुष्य ईश्वर को जान ले, उसने मानों कुल वस्तुओं की स्तृत्व जान लिया। इति चतुर्थ प्रश्न समाप्त हुआ।

## अथ पञ्चम प्रइन

मंत्र-अथ हैनं शैट्यः सत्यकामः पप्रच्छ । स यो हवे तद्भगवन्! मनुष्येषु प्रायणान्तमों-कारमभिध्यायीत । कतमं वाव स तेन छोकं जयतीति ॥ १ । ५३ ॥

शब्दार्थ — श्रथ=गार्गी के प्रश्न का उत्तर समाप्त होने के प्रश्चात्। एनम्=इस पिप्पलाद ऋषि से। शब्यः=शिव के पुत्र ने। सश्यकामः=जिसका नाम सत्यकाम था। पप्रच्छ=प्रश्न किया। स यः हवै=वह जिसने यम नियम के द्वारा अपने के प्रिसिद्ध कर लिया कि वह बड़ा तपस्वी है। भगवान्=हे गुरु महाराज। मनुष्येषु=मनुष्यों में से जो मनुष्य। प्रायणांतम्= जीवन के समाप्ति तक। श्रोंकारम्=श्रोंकार परमात्मा के सर्वोत्तम नाम को। श्रीभध्यायीत=चित्त को एकाय करके ध्यान करता है। कतमं=किस लोक को। स=वह। तेन=इस ध्यान के

कारण। लोकम्=लोक को। जयति=अपने वश में कर लेता है। इति=यह प्रश्न है।

श्रर्थ—गार्गी के प्रश्न का उत्तर जब पिष्पलाद ऋषि दे चुके, तो शिव के पुत्र ने जिसको मनुष्य सत्यकाम के नाम से उच्चारण करते थे; जिसने योग के अङ्कां को पूर्णतया अभ्यास द्वारा अपने को प्रसिद्ध कर लिया था; ऋषि से प्रश्न किया कि गुरु महाराज! जो मनुष्य जीवन पर्यन्त मन और इन्द्रियों को रोक-कर आङ्कार का ध्यान करता है, अथवा जिसको ओङ्कार कहते हैं, उसमें मन को लगाता है, वह इस कर्म से किस लोक को विजय कर लेता है?

मंत्र-तस्मे स होवाच ! एतदे सत्यकाम ! परञ्चापरं च ब्रह्म यदोंकारः। तस्मादिहानेते-नेवाऽऽयतननेकतरमन्वेति ॥ २ । ५४ ॥

शब्दार्थ—तस्मै=इस सत्यकाम को। सः=वह पिप्पलाद अधि ने। ह उवाच=साफ शब्दों में यह उपदेश किया। एतहैं= तिश्चय यही है। सत्यकाम=हे सत्यकाम। परम्=जो उसको सबसे श्रेट्ठ मुक्ति के प्राप्त करने के विचार से इसकी उपासना करता है। च=ग्रौर। श्रपरम्=सांसारिक राज्यादि सुखों की स्वार्थ से उपासना करता है। च=ग्रौर। श्रपरम्=सांसारिक राज्यादि सुखों की स्वार्थ से उपासना करता है। च=ग्रौर। त्रह्म=सबसे श्रेट्ठ, महान्। यत्=जो। श्रोङ्कारम्=श्रोङ्कार परमेश्वर है। तस्मात्=इस कर्म के। विद्वान्=वह ज्ञानी मनुष्य। एतन्=इस ही। एव=है। श्रायतनेन=शरीर से। एकतरम=मुक्ति सुख श्रथवा सांसारिक चक्रवर्ती राज्य श्रौर जिस स्वार्थ से उपासना करता है इंच्छत फल को। श्रान्वेति=प्राप्त करता है।

ह्मथ-सत्यकाम के प्रश्न के उत्तर में पिष्पलाद ऋषि ने कहा कि सत्यकाम जगत में दे। प्रकार की वासना है। एक तो

सब से श्रेष्ठ मुक्ति की वासना है दूसरी इससे न्यून सांसारिक राज्यादि की वासना है। श्रतः जो श्रोङ्कार का नियमपूर्वक जीवन पर्यन्त ध्यान करता है, उसकी जिस प्रकार की इच्छा हो, वह पूरो हो जातो है। अर्थात जो ज्ञानी पुरुष है, वह जिस विचार से ब्रह्म की उपासना करता है, उसमें सफल होता है। उसको पुनर्जन्म की आवश्यकता नहीं होती, किन्तु इस जन्म

में सब सुखों को प्राप्त कर लेता है। प्रश्न-सत्यकाम का प्रश्न तो यह था कि ओङ्कार का जीवन प्रयन्त ध्यान करनेवाला किस लोक को जय करता है ? उत्तर यह दिया गया कि वह दोनों प्रकार के सुखों को प्राप्त कर लेता है।

उत्तर-जैसे कोई कहे कि ब्रह्म कहाँ रहता है, तो उत्तर यही होगा कि सर्वत्र । इसी प्रकार ब्रह्म के ध्यान से प्रस्थेक वासना पूर्ण हो सकतो है। अतएव, ऋषि ने उत्तर दिया कि सब प्रकार की इच्छाएँ पूर्ण। यदि उसका एक हो फल होता, तो नाम बता देते कि अमुक लोक अथवा इच्छा को पूर्ण कर

प्रश्न-क्या कर्म फल इस जन्म में भी मिल सकता है ?

उत्तर-नहीं मिल सकता, क्योंकि जब तक बीज गल न जावे, तब तक अंकुर नहीं आता और जब तक पक न जावे, फल नहीं दे सकता। जब कोई कर्म किया जाता है, तो उसका बीज गलने के पश्चात दो अंकुर है।ते हैं। एक अवरिष्ट दूसरे संस्कार और जब अवरिष्ट का अंकुर पक जावे, तब वह फल दे सकता है।

प्रश्त-यदि कर्मफल इस जन्म में नहीं मिल सकता, तो ऋषि ने क्यों कहा कि इस जन्म में प्रत्येक काम में सफलता अंध-मध्यकाय के प्रस्त के उत्तर में पिल्पलाव १ की कहा कि सहयकाम जगान में है। प्रकार की बासना है। एक तो

उत्तर—ब्रह्म का ध्यान कर्म नहीं; किन्तु उपासना का श्रङ्ग है श्रीर उपासना का फल उसी समय मिला करता है; जिस प्रकार श्राग के पास जाते ही हाथ जलने लगते हैं श्रीर जल के पास जाते ही शरद हो जाते हैं। गार्गी ने कम श्रीर उपासना के फल को पृथक-पृथक् प्रत्यत्त करने के श्रर्थ यह प्रकट किया कि इस शरीर में ही बह सफल होता है।

र्यन कमें का बीज क्या है, जिसके गलने पर फल उत्पन्न

करनेवाला अंकुर निकलता है ?

उत्तर—जिसके हाने से कर्म होता है और जिसके बिना नहीं होता, क्यांकि जीव का ज्ञान तो स्वाभाविक है, परन्तु कर्म कारण द्वारा कर सकता है अतएव कर्म का बीज शरीर है।

प्रश्न जीव को कर्म का बीज क्यों न कहा जावे, किन्तु

विना जीव के कर्म हो हो नहीं सकता।

उत्तर—जीव बोने वाला है कर्म का बीज शरीर ही है।

मंत्र-स यद्येकमात्रमभिष्यार्यात स तेनैव संवेदितस्तूर्णमेव जगत्यामभिसम्पद्यते।तसृचो मनुद्यक्षेत्रकमुपनयन्ते स तत्र तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया सम्पन्नो महिमानमनुभवति ॥ ३।५५

शब्दार्थ — स=वह ज्ञानी पुरुष। यदि=यदि । एकमात्रम=
श्रीशम् की एक मात्रा अर्थात् अ का। अभिध्यायोत=यन को
एकाश्र करके ध्यान करता है अर्थात् आकार ध्यान इसका मन
विषयों से रहित हो जाता है। हवेदितः=सावधानता सं। तूर्णम=
श्रात शीघ्र। एव=है। जगत्य।म्=जगत्। अभिसम्पद्यते=दोनों
प्रकार के धन ऐश्वयं तथा राज्यादि सामग्री से युक्त होता है।
तम्=उस ज्ञानी को। ऋचः=ऋग्वेद के अनुकूल अर्थात गुण के

ज्ञान रूप सब सामग्री। मनुष्यलोकम्=मनुष्यों के राज। उपनयन्ति=जिस प्रकार उपनयन संस्कार से दूसरे से उत्तमता होती है अर्थात् वह वेद पढ़ने का अधिकारी होता है। स=वह। तत्र=इस जन्म में। तपसा=तप से। ब्रह्मचर्येण=ब्रह्मचये अर्थात् वेदानुकुल कर्म से। अद्धया=अद्धा से। सम्पन्नः=ब्रह्मज्ञान से प्राप्त करके। महिमानम्=परमात्मा की महिमा को। अनुभवति= अनु-य करता है।

अर्थ — ऋषि कहते हैं कि जब वह ओरम् की एक मात्रा अर्थात् अकार को स्थित चित्त से ध्यान करता है, तो उस उपासना का यह फल होता है कि वह मेधा बुद्धि को प्राप्त करके अति शीच पृथ्वी पर मनुष्यों में विद्वान होकर मनुष्यों पर शासन करता है और तप और ब्रह्मचये से पृथक् होकर अद्धा से युक्त होकर परमात्मा की महिमा को ज्ञात करता है। जब तक मनुष्य परमात्मा के ध्यान में न लगे, तब तक वह संसार में राज्य करने योग्य नहीं होता।

प्रश्न परमात्मा के ज्ञान और राज्य से क्या सम्बन्ध हैं?
उत्तर परमात्मा के ज्ञान के बिना मन पर अधिकार नहीं
हो सकता; जिसका मन पर अधिकार न हो, वह इन्द्रिय और
शरीर पर ठीक प्रकार अधिकार नहीं रखता; जिसका शरीर पर
अधिकार न हो, उसकी संतान अधिकार में नहीं रहता; जिसकी
संतान अधिकार में न हो, वह टोला पर हुकूमत नहीं कर
सकता; जिसका टोला पर अधिकार न हो, वह गाँव पर किस
प्रकार हुकूमत कर सकता है और जिसकी गाँव में हुकूमत न हो,
वह प्रान्त और देश पर किस प्रकार राज्य कर सकता है। अतः
संसार पर राज्य करने का मूल कारण मन पर राज्य करना है
और मन पर राज्य विना ब्रह्मज्ञान के हो नहीं सकता।

प्रश्न-हम तो देखते हैं कि इस समय बहुत से राजा जो

ब्रह्मज्ञान से शून्य हैं, परन्तु फिर भी शासन कार्य करते हैं; यह क्यों ?

उत्तर - निस्सन्देह वह राजा कहलाते हैं, परन्तु वह राजा हैं नहीं ; क्योंकि यदि वह राजा होते, तो उनको बाडोगार्ड अर्थात् रत्तक और सेना की आवश्यकता न होतो ; राजा प्रजा का रचक होता है। जिसको अपने शरीर के रचार्थ अन्य के सहायता की आवश्यकता हो, वह सब प्रजा की रचा किस प्रकार कर सकता है। जो स्वयम् भय करता है, वह प्रजा के। निभय किस 

प्रश्न-मन पर अधिकार होने से क्या वाडीगार्ड को जरूरत नहीं रहती?

उत्तर-भय पाप से होता है। यदि मन वश में हो, तो वह पाप करेगा ही नहीं। जो पाप न करे, उसको किसीका भय हो ही नहीं सकता; क्योंकि उसने किसीको हानि ही नहीं पहुँचाई, जिससे बोई शत्र हो। जब शत्र ही नहीं, सब प्रजा है, जो पुत्रवत् होतो है, जो इसका होना अपने लिये निश्चित विचार करती है, फिर बाडीगार्ड की आवश्यकता ही क्या है ?

मंत्र-अथ यदि दिमात्रेण मनिस सम्पद्यते सोऽन्तरिक्षं यजुभिरुत्रीयते न सोमलोकम, स सामलोकेविम्तिमनुभूय पुनरावर्तते॥शाप्रहा।

शब्दार्थ - अथ=एक मात्रा की उपासना के पश्चात्। यदि= यदि । द्विमात्रेण=श्रकार, उकार दो मात्राश्रों से । मनसि=मन में। सम्पद्यते=परमास्मा के ध्यान को प्राप्त करता है अर्थात् ज्ञान श्रीर कर्म दोनों होते हैं स=वह। ज्ञानी पुरुष। श्रन्तरिज्ञम्= श्राकाश में बसनेवाले दूसरे लोकों को। यजुभि=यजुर्देद विद्या अर्थात् ज्ञान के अनुकूल कमें से । उन्नीयते=उन्नति करता है। स=वह ज्ञानी पुरुष । सोमलोकम्=चन्द्र लोक पर शासन करता है। स=वह। सोमलोके=चन्द्र लोक की हुकूमत के द्वारा। विभूति=वहाँ के युखों को । अनुभूयः=सालूम करके। पुनरावत्तते=फिर लौट आता है।

श्रथं— यदि संसारिक ऐश्वर्य तथा राज्य को देनेवाली उपासना के परचात् श्रकार उकार दो मात्राश्रों से, मन के। ज्ञान श्रीर कम के द्वारा परमात्मा के ध्यान में लगावे, तो वह श्राकाश में रहनेवाले दूसरे लोकों पर भी राज्य करता है, वह चन्द्रलोक पर शासन करता है श्रीर वहाँ के सुखों को श्रनुभव करके फिर पृथ्वा पर लौट श्राता है। तात्पर्य यह है कि संासारिक ऐश्वर्य नष्ट-कारक है। यदि श्रिप का श्राशय यह सममा जावे कि एक मात्रा को उपासना से तो इन्द्रियों का सुख श्रीर वाहिरी ज्ञान प्राप्त होता है श्रीर मन के भीतर ज्ञान श्रीर कम से जव उपासना करते हैं, तो उसको मन में शांति का दशन होता है। जिस शांति को संसार के राजा किसी दशा में प्राप्त नहों कर सकते हैं, इसको बहा उपासक जन ही प्राप्त कर सकते हैं।

प्रश्न-राजात्र्यों को शान्ति क्यों प्राप्त नहीं होती ?

उत्तर— संसार के राजाओं को अन्य राजाओं की उन्नित से भय, प्रजा से भय कि कहीं प्राणान्त न कर दें, राज सिंहासन से न उतार दें, मौत का विचार, उन्निति की अभिलाषा इत्यादि होते हैं, जिससे शांति नहीं हो सकती।

प्रश्त- ब्रह्म उपासक में यह देाष क्यों नहीं होते ?

उत्तर — ब्रह्म-उपासक को दूसरे की उन्नित का भय किस प्रकार हो सकता है ; क्योंकि वह जानता है कि ब्रह्म को उपासना से बढ़कर और कोई आनन्द नहीं है, जो दूसरे को प्राप्त हो। उसके। ते। दूसरों की हीन दशा पर दया आती है और इसको मौत का भय हो ही नहीं सकता; क्योंकि वह जानता है कि जिस मार्ग पर पहुँचने के लिये शरीर रूपी गाड़ी मिली थी, वह ब्रह्मज्ञान मुक्ते मिल गया है। जब मार्ग पर पहुँच गये, तो गाड़ी के होने से क्या लाभ ? गाड़ों से पृथक रहना हो उत्तम है। जब तक शरीर रहे, जब चला जावे और न वह किसी का अधिकार लेता है। निदान ब्रह्म-उपासक के पास कोई अशांति का साधन ही नहीं, जिससे उसे अशान्ति कष्ट दे।

प्रश्न-इनको आवश्यकताओं के प्राप्त करने का विचार तो

अवश्य होगा और इनको चिन्ता भी अवश्य होगी।

उत्तर—आश्मा को किसी बाहरी वस्तु की आवश्यकता नहीं; जितनी आवश्यकता है, वह सब शरीर और मन को है। जो शरीर को किराया को गाड़ी सममता है, उसको शरीर की रचा की क्या आवश्यकता ? रचा का काम स्वामो का है। आस्मा को जिसको आवश्यकता है, वह भीतर विद्यमान है; जो किसी दशा में पृथक् नहीं हो सकता। जब वह पृथक् हो नहीं हो सकता, तो जहरत ही क्या रही।

प्रश्त- अपने शरार को जरूरत न भी हो, तो कुल के मनुष्यों की जरूरत का तो अवश्य ख्याल होगा।

उत्तर — जैसा अपना शरीर प्रारब्ध के आश्रय जीता है, ऐसा ही कुल के मनुष्य भी शारब्ध के आश्रय जीते हैं; क्योंकि वह जानता है कि हम इस शरीर में अपनी इच्छा से नहीं आये; किन्तु कमों का फल भोगने के वास्ते परमात्मा ने हमें भेजा है। अतः यह शरीर कारागार है। कारागार के बन्धुओं के। अपनी अथवा अन्य बन्धुओं की रोटी की चिन्ता करनो अज्ञानता है। अतः महाज्ञानी पुरुष से ऐसी अज्ञानता क्योंकर हो सकतो है। यह सब चिन्ता मूर्खों को होती है, विद्वानों को नहीं।

मंत्र-यः पुनरतं त्रिमात्रणोधित्यतेनैवाक्ष-

रेण परं पुरुषमभिध्यायीत स तेजिन मूर्ये सम्पन्नः । यथा पादोदरस्त्वचा विनिर्मुच्यत एवं हवे स पाटमना विनिर्मुक्तः स लामभिरुन्नीः यत ब्रह्मलोकं स एतस्माजीवघनात्परात्परं पुरिश्चयं पुरुषमीक्षते, तदेती इलोकी भवतः ॥ ५ । ५७॥

शब्दार्थ — यः=जो ज्ञानी पुरुष। पुनः=फिर । एतत्=यह उपासना । त्रिमात्रेण=तीनों मात्रात्रों अर्थात् अर्भप् परमात्मा के सर्वोत्तम नाम का पूर्ण ध्यान से जपता है। अनेन=इसके द्वारा। एव=है। अन्तरेण=अन्तर अर्थात नाशरहित। परम्=महान् अति सूच्म । पुरुषम्=सारे जगत् में व्यापक परमात्मा को। अभिध्यायीत=योग द्वारा प्रश्यन्त करके ध्यान करता है। सः= वह उपासना करनेवाला । तेजिस=ज्ञान के बढ़ानेवाले । सूर्थः= वेद में । सम्पन्न=प्राप्त होकर । यथा=जैसे । पादोद्र=साँप जिसके पेट ही पाँव होते हैं। स्वचा=केचुली को। विनिर्मुच्यंत= नितान्त स्थाग कर देता है । हवें=इसी प्रकार उपासना करने वाला । स=वह । पाप्सना=मन के भीतर जो मल, विद्तेप और त्रावरण दोष हैं। विनिर्मुकः=छूटकर । स=वह । सामभि= सामवेद से बताई हुई उपासना से। उन्नीयते=बड़ाई की प्राप्त करता है। ब्रह्मलाकं=परमात्मा के दर्शन को प्राप्त करता है। स=वह। एतस्मात्=इस प्रत्यन्न जगत् में। जीवधनात्= जीवात्मा देनेवाले रारीर से। परात्=जो कारण रूपी सूचम प्रकृति है। परम्=इससे भी सूच्म जो परमात्मा है, जो एक-एक परमागु के भीतर भी विद्यमान है। पुरिशयम्=जो जगत रूप मकान में रहता है अर्थात् जगत् में सर्वत्र व्यापक है। पुरुषम्=

जिसका नाम इस कारण से पुरुष है। ईत्तते=उसके दर्शन करता है। तद=उसके विषय में। एतौ=यह, वह । श्लो हो=श्लोक। भवतः=प्रमाण है।

ाः=प्रमाण ह । श्रर्थ – पिष्पलाद ऋषि ने कहा कि जब कोई ज्ञानी पुरुष पूर्ण त्रोशम् की उपासना करता है त्रर्थात् शान, कर्म और उपासना के कमें को ठीक ठीक नियमानुकूल करता है और इस ओश्म् के द्वारा परमात्मा का ध्यान करता है; वह पुरुष वेद मूल को सममकर जिस प्रकार साँप अपनी केचुल को छोड़कर स्वतन्त्र हो जाता है; इसी प्रकार वह सन के तीन प्रकार के जो दाण है सल, विचेष और आवरण इनसे छूट जाता है। वह जिस उपासना के आशय से सामवेद का प्रकाश हुआ है, इससे बड़ाई प्राप्त कर लेता है और ब्रह्म के दशन से बह इस प्रत्यज्ञ जगत् से विचार करता हुआ, अपनी देह से सूदम और इससे सूदम कारण शरीर अर्थात प्रकृति और इससे भी सूद्म परमास्मा, जिसका यह जगत् व्याप्य है, इसको देखता है। इस विषय में यह दो श्लोक प्रमाण हैं।

प्रश्न - अन्य टीकाकार तो सूर्य का अर्थ सूर्यलोक करते हैं,

तुमने सूर्य का अथ वेद किस प्रकार किया ? इतर – सूर्य दो हैं, एक प्राकृतिक सूर्य जिससे नेत्र को सहायता मिलती है ; नेत्र रूप को देखते हैं और इससे स्वात्र दिवस का ज्ञान होता है। दूसरा आहिमक सूर्य जिससे राश्चित तथा ब्रह्मरात्रिका ज्ञान होता है, वह वेद है यहाँ ब्रह्मिक विषय है, अतः यहाँ सुय का अर्थ वेद है। जो वेद-ज्ञान सं परिपूर्ण होता है, वहं। परमात्मा को जान सकता है। जा वेद के ज्ञान से शून्य है ; बह परमात्मा को नहीं जान सकता। प्रश्न हम बहुत से वेद के जाननेत्रालों को ज्ञान से शून्य

उसको वेखन का उपदेश क्यों किया ? पाते हैं ?

उत्तर-जिसके मन में तीन प्रकार के दांघ हैं अर्थात् मन, विद्येप, आवरण, वह वेद शब्दों को समभता हुआ भी बहा ज्ञान से शून्य रहता है। यथा प्रत्येक मनुष्य जो अपने नेत्र से अपने ही नेत्र को देखना चाहे, उसको शाशे को आवश्यकता है। जो नेत्र के अंजन को देखना चाहे, वह भी विना शीशे देपेगा ) के नहीं देख सकता । अतः द्यालु परमात्मा ने प्रत्येक जाव को अपना स्वरूप जानने के लिये एक दपेंग दे रक्खा है ; जिसका नाम मन है; परन्तु ऋँधेरा रात्रि में दुपेण के होने पर भो दृष्टि नहीं आता, इसलिये परमातमा ने सूर्य दे दिया है, जिसका नाम वेद है; परन्तु दर्पण में तीन दोषों में से कोई दोष आ जावे, तो सूर्य की विद्यमानता में भी देख नहीं सकते। इस कारण जिस विद्वान् के मन में दोष है, वह परमात्मा के दर्शन नहीं कर सकता।

प्रश्न-मल दोष किसे कहते हैं ?

उत्तर-सल दोष मन के अपिवत्र होने का नाम है; जिसमें दूसरे को हानि पहुँचाने का विचार है जैसा कि आजकल प्रत्येक मनुष्य ईश्वर से प्रार्थना करता है कि है परमेश्वर! "श्रक्त का श्रंधा, गाँठ का पूरा भेज"।

प्रश्त-विदोप दोष किसे कहते हैं ?

उत्तर—मन के चंचल होने का नाम विदेप होता है, अतः चंचलता मन का विज्ञेप दीष है। एक वस्तु मिल् जाती है मट दूसरी का विचार विद्यमान । मन की इच्छा पूर्ण ही नहीं होती। प्रश्न-त्रावरण देष किसे कहते हैं १ किए हिंह

उत्तर—आवरण दोष का नाम मन जो अहंकार का परदा है; वह जब तक स्थिर है, तब तक कोई परमास्मा को नहीं देख सनता। प्रश्न-जबिक ब्रह्म निराकार है, तो उसको किस प्रकार देख सकते हैं ? जब ब्रह्म देखा नहीं जा सकता, तो ऋषि ने

उसको देखने का उपदेश क्यों किया?

उत्तर प्रत्येक वस्तु जिसका प्रत्यच्च होता है, उसोको देखना कहा जाता है। देखने के अर्थ इन्द्रियों से अनुभव करना है। यथा कोई कहे कि दाल में नमक अधिक है; यदि कहे कि कैसे जाना, ता उत्तर मिलता है कि खाकर देखी है। इसी प्रकार ब्रह्म को देखना कहा है।

प्रश्त = इन्द्रियां से जो अनुभव न हो, उसके देखने के लिये कोई शब्द आ सकता है; ब्रह्म तो किसी इन्द्रियों से नहीं जाना

जाता, फिर उसका देखना कैसा ?

उत्तर — ब्रह्म मन से जाना जाता है श्रीर मन का सम्बन्ध
दोनों प्रकार की इन्द्रियों से हैं, इसिलये मन को उभय इन्द्रिय
कहा है। श्रतः ब्रह्म मानसिक प्रस्यत्त होने से ब्रह्म को देखना कहा।

मंत्र-तिस्रो मात्रा मृत्युमत्यः प्रयुक्ता अन्योऽन्य सक्ता अनिविष्ठयुक्ताः। क्रियासुवाद्या-भ्यन्तरमध्यमासु सम्यक् षयुक्तासु न कम्पते ज्ञः ॥ ६ । ५ ⊏ ॥

शब्दार्थ—तिस्रः=तीन ही। मात्रा=अकार, उकार, मकार श्रथवा जाग्रत स्वप्त, सुप्रित अथवा ज्ञान, कर्म, उपासना। मृत्युमत्यः=मृत्यु को तेरकर। प्रयुक्ता=उपासना के समय ठीक नियमपूर्वक श्रोंकार का प्रयोग श्रथीत श्रोंकार का मन से जप करते हुए। श्रन्योन्यसका=तीनों का ठीक सम्बन्ध स्थित करके। श्रनविप्रयुक्ता=जो तोड़ फोड़कर जप न किया हो। क्रियासु=क्रिया में हरकत में। वाह्यभ्यंतरमध्यमासु=जो वाहर भीतर श्रीर मध्य में हो। सम्यकप्रयुक्तासु=जो ठीक ठीक नियमपूर्वक की गई हो। च=नहीं। कम्पते=काँपना, घबराना। ज्ञः=जो उपासना करनेवाला योगी है।

श्रध—जो ज्ञानी पुरुष श्रोशम् की तीन मात्राश्रों श्रथीत् श्रकार, उकार, मकार को मिलाकर ठीक-ठीक उपासना करता है, जिसका कोई कर्म नियम के विरुद्ध नहीं होता; जिसकी श्रात्मिक क्रिया, वाह्य क्रिया श्रीर मध्यम क्रिया सब ठीक-ठीक होती हैं; जिसको भय, लज्जा श्रीर संदेह की प्रकाशक वृत्ति श्रथीत् पाप का विचार विद्यमान नहीं, वह योगी किसी जगत् में, किसी दशा में भय नहीं खाता। यदि कोई संसार में निभय हो सकता है, तो वह केवल योगी हो सकता है। श्रितिरिक्त योगो के श्रीर कोई निभय नहीं हो सकता। यदि राजा हो, तो श्रपने से बड़े राजा का भय; यदि धनी हो, तो तस्करादि का भय श्रीर यदि चक्रवर्ती राजा भी हो जावे, तो मौत का भय श्रवश्य रहेगा।

🙀 प्रश्न – योगी के। क्यों भय नहीं होता ? 📉 👢 📜 🥫

उत्तर— भय के कारण तीन होते हैं। प्रथम यह कि स्वयम् पाप करे, द्वितीय यह कि राजा अन्यायी, तृतीय अविद्या हो। योगी पाप नहीं करता और न जिसको राजा सममता है, वह अन्यायी हो सकता है। योगी जानता है कि अतिरिक्त अपने कमों के कोई दुख-सुख देनेवाला नहीं। अब मैं पाप नहीं करता. तो सुभे दुःख कीन दे सकता है। अविद्या योगी के पास नहीं जाती। जब भय के कारण नहीं, तो भय किस प्रकार हो सकता है।

सकता है।
मंत्र-ऋग्भिरंतं यजुभिरंतिरक्षं सामिनर्यत्तत्कवयो वेदयन्ते । तमोङ्कारेणैवाऽऽयतने
नाऽन्वेति विद्वान् यत्तच्छान्त मजरममृतंभयं
परंचेति ॥ ७ । ५६॥

 स्वप्त अवस्था से। अन्तरिक्षम्=चन्द्रादि लोकों को। सामिभः= सामवेदी उपासना कांड और सुषुप्ति अवस्था से। यत्=जो मिलता है उसको। कवया=ज्ञानी विद्वान्। वेद्यन्ते=जानते हैं। तम्=उस। ओंकारं=परमास्मा के सर्वोत्तम नाम को। एव=हैं। आयतनेन=आश्रम से। अन्वेति=प्राप्त करता है। विद्वान= विद्वान्। यत्=जो। तत्=वह। शांतम्=इच्छा तथा क्लेशरिहत। अजरम्=अजर। असृतं=अमर। अभयम्=निभय जो सर्वत्र सदा निभय हो। परम=अति सुद्दम और महान्। च=और। इति=यह परिणाम है।

में इस लोक को, यजुर्वेद अर्थात् कर्मकांड से आकाश में निवास करने वाले अन्य लोकों को और सामवेद से जो कुछ प्राप्त होता है, उसे पूर्ण ज्ञानी पुरुष जिन्होंने योग और सामि से सिंद्रचा को जान लिया है, वही बता सकते हैं। उस अवस्था को ओड़ार के आश्रय से हो सर्व साधारण मनुष्य प्राप्त करते हैं, जिसमें शांति प्राप्त होती है अर्थात् फिर के ई इच्छा शेष नहीं रहती कि जिसकी ओर मन जावे; न बुढ़ापे का अवसर प्राप्त होता है। मृत्यु से पृथक् रहता है और निर्भय रहता है और जो सबसे महान् है, उसको प्राप्त कर लेता है। पृद्धम प्रश्न समाप्त हुआ।

## विष् । विन्तुमान निर्मा प्रश्नामा अर्थाम्य प्रमाणिक विन्तुमाने । विन्तुमाने विनत्निमाने विन्तुमाने विन्तुमाने

मंत्र-अथ हैनं सुकेशा भारद्वाजः पप्रच्छ । भगवन् ! हिरण्यनाभः कोशल्यो राजपुत्रो मामुपेत्येतं प्रश्नमपृच्छत्। षोडशकलंभारद्वाज! पुरुषं वेत्थ ? तमहं कुमारमञ्जूचम नाहामिमं वेद, यद्यहामममवेदिषं, कथं ते नावक्ष्यमिति, समृ-लो, वा एष पारेशुष्याति योऽनृतमभिवदाति, तस्मान्नाहाम्यनृतं वक्तुं, स तृष्णीं रथमारुद्य प्रवन्नाज । तं त्वा पृच्छामि क्वासो । पुरुष इति ॥ १ । ६० ॥

ार शब्दार्थ—अथ=शिव के प्रश्न के उत्तर के पश्चात्। सुकेशा भारद्वाजः=सुकेशा नामी भारद्वाज ऋषि की संतान से। ह एतम्=स्पष्ट पिष्पलाद् ऋषि से । पप्रच्छ=प्रश्न किया । भगवन्= हे गुरु महाराज । हिरण्यनाभः=जिसका नाम हिरण्यनाभ है। कौशल्याः=जो कौशल गोत्र में उत्पन्न हुत्रा। राजपुत्रः=राजा के लड़के ने । माम्=मेरे । उपेरय=पास आकर । एतं=इस । प्रश्नम्= प्रश्न को। पुच्छत=पूछा। षोड्शकर्ल=से।लह कला वाज। भारद्वाज=हे भरद्वाज ऋषि की संतान । पुरुषम्=संसार में सर्वत्र व्यापक अथवा शरीयमें व्यापक का । वेश्य=तू जानता है। तम्=उस । अहं=मैंने । कुमारम्=कुमार का। अब्वम्=कहा। न= नहीं । श्रहम्=मैंने । इमम्=उसको । वेद=ज्ञाना । यदि=यदि । <mark>त्रहम्=मैंने । इमम्=उसका । स्रवेदिषम्=जाना होता । कथं=िकस</mark> <mark>लिये । ते=तुभको । न=नहीं । ऋवच्यामि=बताता । इति=यह ।</mark> समूलो=बीज से अर्थात् जंड़ से। वा=है। परिशुष्यति=सूख जाता है। या=जो। अनृतम्=मिथ्या वस्तु की मूल के विरुद्ध। अभिवद्ति=कहता है। तस्मात्=इस कारण से। न=नहीं। अहेम्=शक्ति रखता। अनृतम्=भूठ को। वत्तुम्=सीमा से की। स=वह । तूर्णी=चुपचाप । रथमारुहा=रथ पर बैटकर ।

प्रविज्ञाज=बहाँ से चला गया । ते=इसको । स्वा=आपसे । प्रच्छामि=पूछता हूँ । क्व=कहाँ । असो=वह । पुरुष=पुरुष है । इति=यह ।

अर्थ — शिव के प्रश्न के उत्तर के पश्चात् भारद्वाज गोत्र में उत्पन्न हुआ सुकशा नामी ऋषि ने पिप्पलाद ऋषि से प्रश्न किया कि है गुरु ! एक दिन हिरण्यनाभि कौशल देश के राजपुत्र ने मेरे पास आकर प्रश्न किया कि है भारद्वाज ! तू इस १६ कलावाले पुरुष को जानता है ? मैंने उस राजकुमार से कहा—है राजकुमार ! मैं उस पुरुष को नहीं जानता । यदि जानता, तो कोई कारण न था कि मैं तुमको न बताता । वह मनुष्य जो घटना के विरुद्ध कहता अर्थात् मिथ्या बोलता है, वह जड़ मूल से नहीं रखता । मेरी इस बात को सुनकर वह रथ पर सवार हो बला गया । श्रतः में आपसे वही प्रश्न करता हूँ कि वह पुरुष बोड्श कलावाला कौन सा है ?

मंत्र-तस्मे स होवाच । इहैवान्तः शरीरे सोम्य ! स पुरुषो यस्मित्रताः षोड्य कलाः प्रभवन्तीति ॥ २ । ६१ ॥

शब्दार्थ — तस्मै=इस सुकेशा के प्रश्न के उत्तर में। सहोवाच= उस पिप्पलाद ऋषि ने कहा। इह=यहाँ। एव=है। अन्तःशरीरे= शरीर के भोतर। सोम्य=हे प्रिय शिष्य। स=वह। पुरुष=पुरुष अर्थात् जीवारमा है। यस्मिन्=जिसके भोतर। एता=यह। पोड़शकला=१६ कलाएँ। प्रभवन्ति=उत्पन्न होती हैं। इति=यह परिणाम है।

परिणाम है। जिल्ला कि कि कि प्रश्न के उत्तर में कहा—हे प्रिय शिष्य ! वह पुरुष किहीं दूर नहीं रहता, जिसकी

खोज में किसी दूसरे स्थान पर जाने की आवश्यकता हो; किन्तु वह इस शरीर के भीतर है, जिसके भीतर यह षोड़श कलाएँ उत्पन्न होती हैं।

प्रभ - यहाँ पुरुष से जीवात्मा का अर्थ है अथवा बहा का ; क्योंकि पुरुष शब्द के अर्थ जीव बहा दोनों हो सकते हैं।

अतर यहाँ पुरुष से तास्पर्य जीवारमा है, क्यों कि अगली
श्रुति इसकी युक्ति है; पर्न्तु चौथी श्रुति परमारमा की महिमा
का वर्णन करती है, अतः जीवारमा परमारमा दोनों शरीर के
भीतर रहते हैं। एक षोड़श कलाओं को उत्पन्न करता है; एक
षोड़श कलाओं से काम लेता है। इसलिये षोड़श कला बाले
दोनों हो सकते हैं।

प्रश्त - श्रुति में पुरुष शब्द एकबचन है, इसलिये एक ही अर्थ ले सकते हैं; दो नहीं।

उत्तर—एक के देखने से दोनों का एक साथ दर्शन होता है। यथा नेत्र और नेत्र का अंजन। दर्भण सामने आते ही एक साथ देखे जाते हैं; इसलिये एक ही साधन दोनों के देखने के बास्ते हैं। अतः श्रुति ने एक वचन दिया है, परन्तु तास्पर्य दोनों का विदित होता है।

मंत्र-स ईक्षाञ्चके कस्मिन्न्त्रहमुत्क्रान्त उत्कान्ता भविष्यामि । कस्मिन् वा प्रातिष्ठिते प्रतिष्ठास्यामीति ॥ ३ । ६२ ॥

शब्दार्था—स=इस जीवारमा ने । ईन्नांचक्रे=विचारा । करिमन्न=किसके निकलने में । श्रहम्=मैं । उरक्रान्तः=तिकालने वाला । उरक्रान्तो=निकलने से । भविष्यामि=होऊँगा । करिमन्=किसके । वा=श्रथवा । प्रतिष्ठिते=ठहरने में । प्रतिष्ठास्यामि=स्थित रहूँगा । इति=यह ।

च्यर्थ-जीवात्मा ने विचार किया कि इस शरीर से किसके निकलने में मुक्ते शरीर को छोड़ देना होगा अर्थात शरीर में कौन सी वस्तु है, जिससे मनुष्य जीवित रहता है और किसके निकलने से मनुष्य की मृत्यु हो जाती। यदि नेत्र निकल जावें, तो काना हो जाता है, परन्तु जीवित रहता है; यदि श्रवसा पृथक हो जायँ, तो बहरा हो जावेगा; परन्तु जीवित रहेगा। इसी प्रकार प्रत्येक ज्ञानेन्द्रिय और कर्मेन्द्रिय के पृथक हो जाने से शरीर में देख तो आ जाता है, परन्तु मृत्यु नहीं होती ; किन्तु जिस समय प्राण निकल जावें, उस समय जीवात्मा शरीर में नहीं रह सकता। अतः प्राण् के न होने से मृत्यु हो जाती है।

प्रश्न-शिर के कटने और प्राण के निकलने से मृत्यु अवश्य हो जाती है ; किसी और इन्द्रिय अथवा अङ्ग के पृथक होने से

नहीं—इसका क्या कारण है ? उत्तर – शिर में ज्ञान इन्द्रियाँ हैं, जिनसे जीव को नैमित्तिक ज्ञान प्राप्त होता है और प्राणों में क्रिया होती है, जिससे जीवारमा के प्रयत्न को सहायता मिलती है। ज्ञान और प्रयत्न ही जीवास्मा के स्वाभाविक गुण हैं। अतः जीव के गुणों को सहायता देनेवाले यंत्र नहीं रहते, तो जीवात्मा शरीर में किस हेतु रहे। शिर के न होने से ज्ञान और प्राण के न होने से प्रयत निष्फल हो जाता है। प्रश्न-एक उपनिषद में तो सारमा से

मंत्र-स प्राणमस्जत् प्राणाच्छ्दां खं वायु ज्योति रापः पृथिवीन्द्रियम् मनः । अन्नमन्ना-द्वीर्यं तपा मंत्राः कर्मलोका लोकेषु च नाम च॥ नाम पाण श्रीर अर्जा है। किया का नाम प्राण श्रीर जान का नाम पाण और अद्धा है। निया का नाम पान

शब्दार्थ — स=उस विषयों से पृथक परमेश्वर ने । प्राणम्=

प्राण को। असृजत्=उत्पन्न किया। प्राणात्=प्राणों से। श्रद्धाम्= श्रद्धा को उत्पन्न किया। खम्=आकाश। वायुः=वायु को। उयाति=अग्नि को। श्रापः=जल को। पृथिवो=पृथिवी के।। इन्द्रियम्=इन्द्रियों को। मनः=मन को। श्रन्नम्=श्रन्न का। श्रन्नात्= श्रन्न से। वीर्यम्=वीर्य को। तपः=तप। मंत्रः=विचार से। कर्म=कर्म श्रर्थात् पाप-पुण्य। लोका=शरीर श्रथवा मनुष्य पशु श्रादि। लोकेषु=स्थूल शरीर में। च=श्रीर। नाम=मंज्ञा। च=इत्यादि।

अर्थ सर्वत्र व्यापक परमातमा ने सबसे पूर्व प्राग्य किया देने के लिये उत्पन्न किये; क्योंकि जब तक कोई किया करने वाला न हो, कोई वस्तु उत्पन्न नहीं हो। सकतो। उस प्राग्य से श्रद्धा उत्पन्न हुई, श्रद्धा से त्र्याकाश उत्पन्न हुआ; आकाश के परचात् वायु इसके परचात् अग्नि, इसके परचात् जल, फिर पृथ्विवी। जब यह पाँचों भूत उत्पन्न हो गये, तो उनके गुणों को अनुभव करने और काम में लानेवाली इन्द्रियाँ और इन्द्रियों को ठीक नियम में रखने के लिये मन और मन को टढ़ रखने और इन्द्रियों को जीवित रखने के हेतु अन्न उत्पन्न किया और अन्न से वोर्थ और वीर्य से तप अर्थात् पुरुषार्थ और उससे विचार और विचार से कर्म योनि अर्थात् शरीर इससे विविध प्रकार की योनियों को तकसीम अर्थात् नाम उत्पन्न किये।

प्रश्न—एक उपनिषद् में तो आत्मा से आकाश की उसित्त लिखी और यहाँ प्रथम प्राम और श्रद्धा दो लिख दिये। इन दो में से सत्य कान सा है?

उत्तर—परमात्मा के ईत्तरण अर्थात ज्ञानानुकूल किया में आकाशादि उत्पन्न होते हैं; इस कारण परमात्मा के ईत्तरण का नाम प्राण और अद्धा है। किया का नाम प्राण और ज्ञान का नाम श्रद्धा है। अतः दोनों स्थान पर एक ही आशय है, विरोध नहीं है।

प्रश्न — उस स्थान पर तो लिखा है कि आस्मा से आकाश उत्पन्न हुआ। यह कहीं नहीं लिखा कि आस्मा के ईत्तरण से आकाश उत्पन्न हुआ।

उत्तर—जैसे कहते हैं बाप से वेटा उत्पन्न हुन्ना, क्या बेटा बाप की कृपा चौर ज्ञान से उत्पन्न नहीं होता, परन्तु कहा यही जाता है कि बाप से बेटा उत्पन्न हुन्ना।

प्रश्न चोड़श कला कौन सी हैं ? । कि जिल्ला कि कि

उत्तर पाँच प्राण, दस इन्द्रियाँ श्रीर एक मन ; इनको उत्पन्न करने वाला परमारमा, धारण करनेवाला जीवारमा है।

प्रश्त-परमात्मा को क्या प्रयोजन था, जो व्यर्थ जीवात्मा की यह १६ कला देकर भगड़े में डाला ?

उत्तर—इसका दया श्रीर न्याय स्वभाव है। जीव की निवत्तता पर दया करके जगत के उत्पन्न का कारण हुआ, उसका श्रपना काई स्वार्थ नहीं।

मंत्र—स यथेमा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रायणाः समुद्रं प्राप्यास्तं गच्छन्ति, भिद्येते
तासां नाम रूपे, समुद्र इत्येवं प्रोच्यते!
एवमेवास्य परिद्रष्टुरिमाः षोड्या कलाः पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्यास्तं गच्छन्ति, भिद्येते
चाऽऽसां नामरूपे, पुरुष इत्येवं प्रोच्यते स
एषोऽकलोऽमृतो भवति, तदेष इलोकः ॥ ५।

शब्दार्थ - स=इस पिप्पलाद ऋषि ने कहा । यथा=जैसे।

इमा=यह । नदाः=तदो । स्यन्द्मानः=बहते हुए । समुद्रायाणः= जिनका समुद्र घर है । समुद्रम्=समुद्र को । प्राप्य=प्राप्त होकर । अस्तम् गच्छन्ति=हिन्ट से गुप्त हो जाते हैं । भिद् यते=छूट जाता है । तासाम्=इन निद्यों का । नाम रूप=नाम और रूप । समुद्र= समुद्र है । इति=यह । एव=इस प्रकार । प्रोच्यते=कहा जाता है । एवम्=इस प्रकार से । एव=है । अभ्य=इसके । परिद्रव्छः=इन सबको देखनेवाले के। । इमा=यह । षोड़शक्ता=यह षोड़श कता । पुरुषायणा=जिनका पुरुष है घर । पुरुषम=पुरुष को । प्राप्यः=प्राप्त होकर । अस्तं गच्छन्ति=गुप्त हो जाती हैं । भिद्यते=छूट जाता है । तासाम्=उनसे । नाम रूपे=नाम और रूप । पुरुष=पुरुष है । इति=यह । एव=यह । अक्तः=कलाओं से पृथक है । अमृतः=अमर । भवति=होता है । तत्=इस विषय में यह श्लोक प्रमाण है ।

श्रथं - पिप्पलाद ऋषि ते कहा कि जिस प्रकार यह जो निह्याँ वह रहीं हैं, जब तक अपने मृख्य स्थान समुद्र तक नहीं पहुँचतीं, तब तो इनका नाम और क्ष्म पृथक पृथक जान पड़ता है; किसी को सतलज कहते हैं, किसी के। व्यास, किसी की धार बहुत बड़ी होती हैं, किसी की छोटो, के के वेग से गित करती हैं, के किई धीरे, किसी के किनारे बहुत ऊँचे हैं, किसी के कम, किसी का पानी खारी, किसी का मीठा ; परन्तु जिस समय यह सागर में जा मिलती हैं, तो इनमें जा नाम क्ष्म का अन्तर था वह गुष्त हो जाता ह। उस समय अतिरक्त सागर और किसी नाम से उनका उच्चारण नहीं करते। प्रथम सब नाम गुष्त हो जाते हैं और अन्तर भेद भी मिट जाता है। इसी प्रकार यह पोड़शकला अर्थात प्राण इन्द्रियाँ और मन इस्याद जो हैं, इन सबका नियत स्थान पुरुष है। जब तक यह इन्द्रियाँ उस पुरुष सबका नियत स्थान पुरुष है। जब तक यह इन्द्रियाँ उस पुरुष

के। प्राप्त नहीं करती, तब तक इनके नाम काम श्रीर रूप पृथक पृथक हिंद पड़ते हैं। आँख का कार्य देखना है, आँख की आकृति नाक और कान से पृथक है। इसी प्रकार और की दशा है। परन्तु जिस समय समाधि की अवस्था में अपने विषयों का स्यागकर पुरुष को प्राप्त हो जाती हैं, तव तक इनका नास ह्मप और काम सब अटकर पुरुष ही रह जाता है। वह पुरुष कता अर्थात इन्द्रिय आदि से अपनी जाति में पृथक है। यह सब कला पुरुष का न ता स्वरूप ही है, न इसकी जाति से इनका सम्बन्ध है और वह पुरुष मृत्यु से रहित है। क्यांकि मृत्यू उसकी होती है, जिसका जन्म ही न तो पुरुष का जन्म है, न मृत्यु ; यह सब शरीर के धमे हैं। शरीर ही भरता, शरीर ही जन्मता, शरीर में ही यह कला निवास करती हैं। अब जीवारमा अपने से बाहर की ओर देखता है, तब अपने का अविद्या से कला-धारी स्वीकार करता है, जिससे मृत्यु आदि के भय में लिप्त रहता है। जब भीतर की श्रोर देखता है, तब श्रविद्या नाश हो जाती है और वह कला के अहंकार से मुक्त हो जाता है। इस विषय में उपरोक्त श्लोक प्रमाण है।

मंत्र—अरा इव रथनाभी कला यस्मिन्
प्रतिष्ठिताः। तं वेद्यं पुरुषं वेद यथा मा वो
मृत्युः परिवयथा इति ॥ ६ । ६५ ॥

शब्दार्थ — अरा इव रथनाओ = जिस प्रकार गाड़ी के पहिया की नाभि अर्थात पुट्टी में आरे लगे होते हैं। कला = इसी प्रकार कल। यश्मिन्= जिस पुरुष में। प्रतिष्ठिता = स्थापन हैं। तम् = उसका। विद्यम् = जो जानते हैं। पुरुषम् = जो सर्वत्रव्यापक है। वेद = जाना। यथा = जिससे। मा = मत। नः = हमका। मृत्युः = मृत्यु की। परिव्यथा = महा कष्ट हो। इति = यह। श्रर्थ—पिष्पलाद ऋषि कहते हैं — हे ऋषिया ! जिस प्रकार रथ के पहिये की पृष्टी में आरे लगे हाते हैं, इसी प्रकार जिस पुरुष में सब कला विद्यमान हैं, जिसके बिना कोई कला रह नहीं सकती। इस जानने याग्य प्रमारमा का जाना, जिससे मृत्यु के भय से मुक्त होते हैं।

प्रश्त-क्या इस संसार में ब्रह्म जानने योग्य है और कोई वस्तु नहीं है है है। है हिल्ल है हो। है एक एकीए हो हो है

उत्तर-निस्संदेह विद्वानों के विचार में तो केवल ब्रह्म जानने योग्य हैं ; क्योंकि अन्य वस्तुओं के जानने से मृत्यु के कष्ट से बच नहीं सकता । यद्यपि मनुष्य ने प्राकृतिक ज्ञान के द्वारा ते।प, बन्दूक डायनामेन्ट के गोले आदि बहुत से यन्त्र बना लिये, जिससे दूसरों की मार सकें; परन्तु ऐसा कोई यन्त्र नहीं बना, जिससे मनुष्य मृत्यु के भय से बच सके। यूरुप अमेरिका जो प्राकृतिक विज्ञान में विशेष उन्नति कर चुके हैं; वहाँ पर भी कोई भी महाराजा ऐसा नहीं, जिसका मृत्यु का भय न हो । सबके साथ बाडीगार्ड की विद्यमानता बताई है कि वहाँ के राजा मृत्यु के भय से रहित नहीं। एडवर्ड सप्तम जैसे सबसे वड़े राजा की मृत्यु प्रकट करती है कि अब तक कोई ऐसा यन्त्र नहीं बना, जिसके द्वारा मृत्यु के भय से बच सकें। अतः जिस प्राकृतिक विज्ञान से मारना तो सरल हो जावे, परन्तु वचाने का केाई यन्त्र न मिले; ता यह ज्ञान अविद्या से शरीर का आसा माननेवालों के विचार में ता जानने याग्य हो सकता है ; परन्तु जा मनुष्य ज्ञानी है, वह केवल ब्रह्म के। जानना चाहते हैं, जिससे मृत्यु का दुःख कोई वस्तु ही नहीं रहता, अर्थात जानने याग्य ब्रह्म ही है ; क्यांकि इसके ज्ञान से सबका ज्ञान होना सम्भव है ज्योर दूसरे किसी के ज्ञान से उसका ज्ञान है। नहीं सकता। अतः एक ब्रह्म ही जानने ये।ग्य है।

मंत्र-तान हो वाचैतावदेवाहमेतत्परं ब्रह्म वेद, नातः परमस्तािति ॥ ७ । ६६ ॥

शब्दार्थं — तान्=उन सुकेशादि अपने शिष्यों के। अन्तिम परिगाम बताने के। होवाच=पिष्पलाद ऋषि ने कहा। एतावद्= इसी कदर। एव=है। अहम्=मैं। ब्रह्म=परमास्मा के। । वेद्= जानता हूँ। न=नहीं। अतः=इससे। परम=अधिक। अस्ति=है। इति=यह। निष्ठ प्रमान कि निष्ठ गर्म निर्मान के। ।

अर्थ — पिष्पलाद ऋषि ने सुकेशादि अपने शिष्यों से परि-ग्राम निकालकर कहा कि इतना ब्रह्मज्ञान है कि वह सबसे सूद्रम सबसे महान् अर्थात गुण में सबसे उच्च है। इससे अधिक और कुछ में ब्रह्मज्ञान के सम्बन्ध में नहीं जानता और इस विचार से कि और कोई दूसरा जानता हो, ते। ब्रह्मज्ञान इससे पृथक भी होगा। कहा कि इससे परे और कुछ नहीं।

प्रश्न-क्या पिष्पलाद ऋषि के ऐसे कहने से ऐसा परिणाम नहीं निकलता कि उन्होंने ब्रह्मज्ञान की सोमा प्राप्त कर ली,

जिसकी कोई प्राप्त न कर सके।

उत्तर—जितना जीवात्मा जान सकता है, वह यही है कि ब्रह्मज्ञान अनन्त है, उस ब्रह्म से परे कुछ नहीं। जब इससे परे सबका न हाना बता दिया, अपने ज्ञान के न होने का भी इससे प्रकाश है। गया, जिससे ब्रह्म का अनन्त होना ही स्थित रहा।

मंत्र-ते तमर्चयन्तस्तं हिनः पिता योऽस्मा-कमविद्यायाः परं पारं तार्यसीति । नमः परम ऋषिभ्यो नमः परम ऋषिभ्यः ॥ = । ६७॥

शब्दाथं — ते=वह सुकेशादि ऋषि । तम्=उस पिप्पलाद ऋषि की । अर्चयन्तः=पूजा करके । स्वम्=तू है । नः=हमारा । पिता=गुरु है, तू ही रज्ञक है। या=जो। श्रस्माकं=हमके। श्रविद्याया=श्रविद्या से । परम=परे । पारम्=पार किनारे। तारयसि=तैराकर ले जायगा। इति=यह। नमः=संस्कार पूजा है। परमऋषिभ्यः=पूर्ण वेद के जानने वाले के। ; देखारा पुस्तक समाप्त होने का चिन्ह है। अस्तरी-स्वाही के कि स्वाहत स्व

अथे — सुकेशादि शिष्यों ने विपत्ताद ऋषि की पूजा करके कहा कि — महाराज ! आप ही हमारे गुरू हैं, जो हमके अविद्या के सागर से पार करने की सामर्थ्य रखते हैं। यद्याप संसार सागर बहुत ही बड़ा है और अविद्या ने सम्पूर्ण जगत की घेर रक्खा है, परन्तु आपकी कृपा से हमके। इस अविद्या से कोई भय नहीं रहा। इसिलए हे वेदों के तत्त्व के पूर्ण ज्ञानी! तुमको बार-बार हमारा नमस्कार है। अन्त में पुनर्वार लिखने से ज्ञात हुआ कि यह उपनिषद समाप्त हो गई।

श्रीश्म शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!! मि कथा सामग्रीम सर्म संग्रीतिक स्त्री के लोक आकारणी स्थानिक स्था

नहीं विकलता कि उन्होंने ज्ञाजान की सीमा भाव कर ली।

हनर-विजना जीवारमा जान सकता है वह यही है कि

माजान ज्ञानता है, उस जहां ने पर कुछ नहीं। जब उससे परे

हमें न हाना बना दिया।

हमें न हाना बना कि नहीं।

हमें न होने का भी इससे परे

हमें न होने का भी इससे परे

हमें न होने का भी इससे परे

हमें न हमें न हमें न हो।

हमें न हमें न

शब्दाय — तेन्बह सुकेशादि सचि । तम्बस पिषाताह क्षिकी। क्षब्य-त=पुत्रा करके। त्यप्नु है। सम्ब्रमारा। नियमों के द्वारा प्रत्येक प्राणी की रचा की । इसने सबसे दवेदन पुत्र अथवं नायी की वद्यविद्या का उपदेश किया। प्रथन-यह क्यों न रक्ष मुर्हास्थिक संबंधे प्रथम ज्ञा स्था

## आदिस्य और अझिरा के। परमात्मा का येद उपहरा करना जिल्ला है "और गायजी उपनिपद में बेली का वेदों से बनाना जिल्ला है,

## हिन्दी अनुवाद

अथ प्रथम मुण्डक-प्रथम खण्ड

मंत्र-ब्रह्मा देवानां प्रथमः सम्वभूव विश्वस्य कर्त्ती भुवनस्य गोप्ता। स ब्रह्मविद्यां सर्वविद्या-प्रतिष्ठामथर्वाय ज्येष्ठ पुत्राय पाह ॥ १ ॥

शब्दार्थ - ब्रह्मा=चारों वेदों का ज्ञाता धम्म, ज्ञान और हैराग्य से युक्त । देवानां=विद्वानों में । प्रथमः=प्रथम । सम्वभूव= अद्र किया पैदा हुन्ना। विश्वस्य=जगत् में धर्म के। कर्ता=करने-वाले अर्थात प्रत्येक वर्णाश्रम के नियम बनाने वाले । भुवनस्य गोप्ता=सर्व प्राणियों को रत्ता का उपदेश-दाता। स=उसने। ह्मविद्यां=ब्रह्मविद्या के। सर्विवद्या प्रतिष्टाम्=सर्वे विद्यात्रों के उहरने के स्थान। अथर्वाय=अथर्व के।। ज्येष्ठपुत्राय=जो जनका बड़ा बेटा था। प्राह=उपदेश किया। ह = एक हा - कि हा

अर्थी जहा। सर्व विद्वानों में प्रथम कहलाता है अर्थात् ऋषियों से बड़ी पदवी ब्रह्मा की है, क्योंकि चारों वेदों के जानने से ब्रह्मा कहलाता है, जैसा कि गायत्री उपनिषद में लिखा है कि वेदों से ब्रह्मा होता है। जो प्रथम ब्रह्मा हुआ, उसने संसार के अर्थ वर्णाश्रम के विभाग के अनुकूल नियम बनाये और उन नियमों के द्वारा प्रत्येक प्राणी की रच्चा की । उसने सबसे ज्येष्ठ पुत्र अथर्व नामी के। ब्रह्मविद्या का उपदेश किया।

प्रश्न - यह क्यों न माना जावे सबसे प्रथम ब्रह्मा उत्पन्न

हुआ। ब्रह्मा पदवी सबसे प्रथम क्यों स्वीकार की जावे ?

उत्तर शतपथ, गोपथ और ऐतरेय ब्राह्मण में अग्नि, वायु, आदित्य और अङ्गिरा के। परमात्मा का वेद उपदेश करना लिखा है और गायत्री उपनिषद में ब्रह्मा का वेदों से बनाना लिखा है, जिससे स्पष्ट है कि ब्रह्मा से पूर्व वेद, अग्नि, वायु, आदित्य, अङ्गिरा के द्वारा प्रकाशित हुए और उन ऋषियों से ब्रह्मा ने पढ़े और चारों वेदों के जानने से सबसे वड़ा अर्थात् प्रथम कहलाया।

🥦 प्रश्त-ब्रह्मविद्या का अथर्व से सम्बन्ध क्यों बताया ?

उत्तर-ऋग, यजु, सामवेद तो यज्ञ के ऋर्थ हैं और ब्रह्म-विद्या के ऋर्थ अथर्व ही काम आता है।

प्रश्न-ब्रह्म के। जगत का कर्त्ता क्यों न स्वीकार किया जावे जैसा कि शब्दार्था से प्रकट होता है ?

उत्तर-व्रह्मा का संसार में जन्म हुआ, इसलिये संसार में सम्मिलित है। इस कारण वह जगतकर्ता नहीं हो सकता।

मंत्र-अथर्वणेयांप्रवदेत ब्रह्माऽथर्वा तां पुरो वाचांगिरे ब्रह्मविद्याम् । स भारद्वाजाय सत्यवा-हायपूर्व भारद्वाजोअंगिरसे परावराम् ॥ २॥

शब्दार्थ — अथवंगे=अथवंग शिष्य के। यां=ितस बह्य-विद्या के। प्रवदेत=बताया था। ब्रह्मा=ब्रह्म ने। अथवां=अथवां ने।ताम्=इस ब्रह्म विद्या के।। श्रङ्किरे=श्रङ्किरा शिष्य के। पढ़ाया। पुरोवाच=अन्य शिष्यों के। भी उपदेश किया। स=उस श्रङ्किरा ने। भारद्वाजाय=भारद्वाज ऋषि के गोत्रवाले। सत्यवाहाय= सत्यवाह शिष्य के।। प्राह=उपदेश किया। भारद्वाजो=उस भारद्वाज ने । अङ्गिरिसा=अङ्गिरा शिष्य के।। परावरामृ=दूसरों से प्राप्त को हुई ब्रह्म-विद्या के। पढ़ाया।

त्रश्य — त्रथवंवेद से यहण का हुई सुएडके।पनिषद नामी व्रह्म-विद्या जो ब्रह्मा ने अथवं के। पढ़ाई थी, अब उस कम के। बताते हैं कि अथवं ने उसके। अज्ञी नाम अपने शिष्य के। पढ़ाया और अज्ञो ने भारद्वाज गोत्र में उत्पन्न हुए सत्यवाह ऋषि के। पढ़ाया। उसने अङ्गरस नामी ऋषि के। दूसरे गुरु अप से प्राप्त की हुई ब्रह्मविद्या के। पढ़ाया। इस इतिहास से ब्रह्मविद्या का अवादि काल से होना सिद्ध होता है और वर्तमान काल के यो हप-वासी मनुष्य आरम्भ में अविद्या के। स्वीकार कर बंठे हैं। इस दोनों में से कौन सत्य है? इसके विषय में किसी युक्त को आवश्यकता नहीं; जिसकी साची ईश्वरो नियम के अनुकूज है। ईश्वर ने प्रथम सूर्य का पूर्ण प्रकाश उत्पन्न किया। जब बह पूर्ण प्रकाश सायंकाल के। जिप गया, तब मनुष्य ने दोपक जलाये। इससे स्पष्ट है कि पूर्ण प्रकाश पहले उत्पन्न हुआ, अपूर्ण पश्चान। अतः परमात्मा ने पूर्ण वेदों को शित्ता प्रथम ही, प्रधान अन्य प्रकार को अपूर्ण शित्ता आरम्भ हुई।

मंत्र-शोनके हिंवे महाशालो ऽङ्गिरमं विवि-बदुप ननः पप्चछ । किसन्तु भगवो ! विज्ञाते सर्वे मिदं विज्ञातं भवती ति ॥ ३ ॥

शब्दार्थ — गौनकः = गौनक ऋषि को संतान । ही=िश्चय करके। महाशाला=जिसके भवन बहुत बड़ थे। विविवत्=शास्त्र नियमानुकूल । उपसन्नः = पास जाकर । पप्रच्छ=प्रश्न किया। किस्मिन=किस हेतु। भगवा=हे ज्ञाता गुरू। विज्ञाते=जान लेने से। इदं सर्वम्=यह सब। विज्ञातं=ठाक प्रकार जाना हुआ। भवति=हाता है। इति=यह बतात्रा। अर्थ — शौनक ऋषि ने जो बहुत बड़े महल रखता था,
अंगिरस के समीप शाखानियमानुकूल जाकर प्रश्न किया कि है
गुरु महाराज! किस एक के जानने से यह सब जाना जायगा १
तात्पर्य यह है कि किसक जानने से मुमे किसी अन्य के जानने की
आवश्यकता न रहेगी अथवा के। अन्तिम जानने योग्य वस्तु
है, जिसके जानने के पश्चात सब जाना हुआ हागा आर किसीके
जानने की आवश्यकता न रहेगी। यह प्रश्न ब्रह्मविद्या
के सम्बन्ध में है; क्यांकि और ऐसी के। इं बस्तु नहीं, जे। ब्रह्म
की भाँति सबसे महान् और सबसे सूदम, सबसे अधिक
आवश्यकीय आतन्ददायक तथा ज्ञानदाता हो। इसके उत्तर में
ऋषि कहते हैं।

मंत्र-तस्में स होवाच हे विद्यं वेदित्वये इति ह स्म यद् ब्रह्मविदो वदान्त परा चैवा-परा च ॥ ४ ॥

शब्दार्थ — तसी = इस शौनक के। । स=वह ऋंगिरस । होवाच=यह कहने लगे। हेविद्य = दे। विद्या हैं। वेदितव्ये=जानने येग्य हैं। ह सम=पुराने इतिहास के। समरणार्थ कहते हैं। यत्= जे। ब्रह्मविद्ः=वेद के ज्ञाता विद्वान लोग। वदन्ति=कहते हैं। परा=जो परमात्मा के जानने का मुख्य साधन । ऋपराच= जिससे जगत् में धर्म, कर्म और सब पदार्थों का ठीफ ज्ञान हो।

अर्थ — अङ्गि ऋषि ने शौनक की उपदेश किया कि इस जगत् में जानने येश्य दो प्रकार की विद्या हैं; जिसमें से एक का नाम परा विद्या है, जिससे सब सूदम और व्यापक परमास्मा का जार होता है। दूसरी अपरा जिससे सांसारिक धमें कर्म और प्राकृतिक पदार्थों का ज्ञान होता है। आगे इसकी व्याख्या करते हैं।

89

मंत्र-तत्रापरा त्रहुग्वेदो यजुर्नेदः सामवेदो ऽथर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषभिति अथपरा यया तदक्षरम-धिगम्यते ॥ ५ ॥

शब्दाथं —तत्र=उन दोनों विद्याओं में। अपरा=अपरा विद्या यह है। ऋग्वेदा=ऋग्वेद। यजुर्वेद=यजुर्वेद। सामवेदा= सामवेद। अथवेवेद=अथवेवेद। शिक्ता=शिक्ता वेदांग। कल्प= कल्प वेद का दूनरा अंग। व्याकरण=व्याकरण वेद का स्तीयांग। निरुक्तं=निरुक्त वेद का चतुर्यांग। छन्द=छन्दं वेद का पचमांग। ज्योतिष=वेद का षष्टमांग। इति=यह वेद और वेदांग अपरा विद्या हैं। अथ=इसके पश्चात्। परा=पर वह विद्या। यथा=जिससे। तद्क्रम= वह ब्रह्म। अधिगम्यते=जाना जाता है।

श्राधा है। श्रथं—ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, श्रथवंवेद के पष्टांग श्रथात् शित्ता, कल्प, व्याकरण निरुक्त, छन्द, ज्योतिष यह सब श्रपरा विद्या में सम्मिलित हैं श्रीर परा उस विद्या को कहते हैं, जिससे केवल वह नाशरिहत ब्रह्म जाना जाता है।

प्रश्न —क्या वे रों से ब्रह्म नहीं जाना जाता ?

उत्तर — वेदों में ब्रह्म का ज्ञान है; परन्तु जब तक वेद के।

सुनकर उसका मनन युक्तिपूर्वक न किया जावे और उसमें
कहे हुए के। मन में स्थित न किया जावे, तब तक ब्रह्म का
साज्ञान जहीं होता। इस कारण वेद के अर्थ सहित सुनने
का नाम अपरा विद्या है और जो मनुष्य मनन करके
निधिध्यासन के द्वारा साज्ञान करते हैं, उनके। जे। ज्ञान होता
है, वह परा विद्या है।

प्रत—बहुत से वेदों के। श्रपरा विद्या श्रोर उपनिषदीं के। परा विद्या के नाम से पुकारते हैं ?

उत्तर—उसमें कोई हानि की बात नहीं; क्योंकि उपनिषद में भी वेद के साज्ञात करनेवाले ऋषियों के उपदेश हैं, जो वेदों

के व्याख्यान होने से वेद ही के ज्ञान से उश्पन्न हुए हैं।

मंत्र-यत्तदहेरयम्याद्यमगोत्रनवर्णमचक्षुः-श्रोत्रं तदपाणिपादम् । नित्यं विभुं नवगतं सुसूक्ष्मं -तद्वययं यद्भूतयोनिं परिपर्श्यान्ति धीराः ॥ ६॥

शब्दार्थ-यत्=जा । तत्वह । अद्रेश्यम्=जा ज्ञानेन्द्रिय से
अनुभव नहीं होता । अग्राह्मम्=जिसका के ई गात्र नहीं । अवणम्=जिसका ब्राह्मणाद्दि
बर्ण नहीं है । अचनुः=जिसके नेत्र नहीं । अश्रीत्रम्=जिसके कान
नहीं । अपाणिपादम्=जिसके हाथ पाँच नहीं । नित्यं=जो नित्य है । विसुं=व्यापक है । सर्वगतम=सबके हाल का जानता है ।
सुसूद्रमँ=जो अत्यन्त सूद्म । तद्=वह । अव्ययं=नाश और
भू दि-रहित । या=जो । भूत योनिम्=सम्पूर्ण जगत को जड़
चेतन्य सृष्टि का कारण है । परिपश्यान्त=जो उस सबे-व्यापक
का ध्यान से देखते हैं । धीराः=बुद्धिमान् धैर्यवत मनुष्य ।

श्रथि—श्रव उस परा विद्या से जानने योग्य ब्रह्म का लच्या करते हैं, जो इन्द्रिय से श्रमुभव नहीं होता; क्योंकि इन्द्रियाँ स्थूल पदार्थ की देखने वाली हैं। वह सूदम श्रीर सर्व व्यापक है, उसका कोई गोत्र श्रीर वर्षा नहीं; क्योंकि यह किसी वंश से उस्पन्न नहीं हुआ श्रीर न सतीगुण, रजागुण इत्याद उसमें श्राते हैं, जिसमें कोई वर्ण कहा जावे। उसके नेत्र नहीं; क्योंकि नेत्र बाहर को वस्तु की देखन का होते हैं। उससे बाहर कोई वस्तु नहीं, जिसके लिये नेत्र की श्रावश्यकता है। उसके कान

नहीं क्योंकि कान भी बाहर का शब्द सुनने के लिये होते हैं।
श्रीर उसके हाथ पाँच नहीं क्योंकि यह जानने के लिये होते हैं।
वह वहाँ जाने जहाँ पहिले से विद्यमान न हो। हाथ उस वस्तु को पकड़ते हैं, जो बाहर हो, उससे बाहर कोई वस्तु नहीं है।
वह नित्य है, जिसकी उत्पत्ति और नाश दोनों असम्भव हैं।
सर्जात विद्यमान हैं, सबके हृद्य के जाननेवाले हैं।
उनकी कोई साची अथवा वकील आदि धोके में नहीं डाल
सकता। वह सब से सूदम है, उसमें किसी दूसरी वस्तु के गुण्ण
नहीं आ सकते। वह निकृष्ट से निकृष्ट वस्तु के भीतर रहते
हुए भी उसके प्रभाव से पृथक् है। वह नाशरहित है, जो उस
सम्पूर्ण जगत के कारण को ध्यान द्वारा साचान करते हैं।
इसके जानने स सब जाने जाते हैं।

मंत्र-यथे। णनाभिः सृजते गृह्वते च यथा पृथिव्यामोषधयः सम्भवन्ति । यथा सतः पुरुषात्केशलोमानि तथाऽच्रात्सम्भवतीह विद्वम् ॥ ७॥

शब्दार्थ — यथा=जैसे । उर्णनाभिः=मकड़ी । सृजते=जाले के। उरपन्न करती है । गृह्वते=जाले को अपने भीतर प्रवेश करती है । च=ग्रीर । यथा=जैसे । पृथिव्याम्=पृथिवी के भीतर श्रीषधम्ः श्रोषधि श्रन्नादि । सम्भवन्ति=उरपन्न हो जाते हैं । यथा=जैसे । सतः=विद्यमानता से । पुरुषात्=पुरुष से । केशलोमानि=शिर श्रीर शरीर के केश उरपन्न होते हैं । यथा=जैसे । श्रन्तरात्=नाश रहित प्रमारमा से । सम्भवति=उरपन्न होता है । इह=जगत में । विश्वम्=सब जगत् ।

्रिश्चर्य—तीन दृष्टान्त दिये हैं, जिससे प्रकट होता है कि सृष्टि की उत्पत्ति निमित्त कारण से होती है। जा मनुष्य उपादान कारण और निमित्त कारण के। एक मानकर सृष्टि की उत्पत्ति करना चाहते हैं. उनके समीप काई हब्टान्त नहीं। प्रथम हब्टान्त थह है कि जिस प्रकार मकड़ी अपने भीतर से जाला निकालती है ऋौर फिर भोतर ही प्रवेश कर लेती है; इसी प्रकार परमात्मा अपनी माया में से जगत् के। उत्पन्न करता है। माया अर्थात् धकुति जगत् का उपादान-कारण श्रीर परमात्मा निमित्त कारण है, क्योंकि मकड़ी में शरीर और आश्मा दे। होते हैं। यदि एक ही होता, ता मृतक मकड़ी कहीं हिन्द नहीं पड़ती। द्वितीय हिन्दांत दिया कि जैसे भूमि से अन्न उत्पन्न होता है। यहाँ भी ीज और भूमिया पानी और भूमि दे। होते हैं। बिना पानी के भूमि से कोई वस्तु उत्पन्न नहीं होती। तृतीय जीव की विद्यमानता से रारीर में केश और लाम उत्पन्न हाते हैं। यदि अकेले उत्पन्न हाते ता मृतक् शरीर से उत्पन्न है। जाते. ऋथवा बिना शरीर के ऋक्षा भें उरपन्न हो जाते । यही दृष्टान्त है, जिनके। श्रद्धैतवादी मनुष्य अभिन्न निमित्त उपादान-कारण की व्याख्या करते हुए पेश करते हैं। यह उनके मत का सिद्ध नहीं करते किन्तु खण्डन <mark>करते हैं। इसीलिये उन्होंने</mark> च्रौर भी बहुत से बाद एक ही ब्रह्म से सुब्दि उत्पन्न करने के लिये कल्पना किया करते हैं, परन्त अस्येक निर्वल ही प्रतीत होता है ; क्योंकि परमास्मा जे। निस्य स्वामी और निस्य ही राजा है, उनकी प्रजा का सस्य होना त्रावश्यकीय है। यदि प्रकृति न हो, ते। उनका नाम परमात्मा किस प्रकार है। सकता है ; क्योंकि विना किसी व्याप्य के जिसमें ज्यापक है। सके, ज्याप्य कैसे कहला सकते हैं।

मंत्र—तपसा चीयते ब्रह्म ततोऽन्नमाभे

# जायते । अन्नात्प्राणां मनः सत्यं छोकाः कमर्सु चामृतम् ॥ ८॥

शब्दार्थ — तपसा=परमास्मा के ज्ञान से। चीयते=महत्ता है परमात्मा की, जीवात्मा और प्रकृति पर इस महत्ता के कारण वह। ब्रह्म=सबसे बड़ा कहलाता है। ततः=उस परमात्मा के ज्ञानानुकूल प्रकृति के। क्रिया करने से। अन्नम्=जो सब के। विना किसी विशेषता के पचाता है अर्थात् प्रकाशरूप अग्नि। अन्नात्= उस अन्न से। प्राण=प्राण बनते हैं। मनः=मन उत्पन्न हुआ। सत्यं=और उससे सत्य अर्थात् कारण रूप सूद्म भूत उत्पन्न हुए और। लोकः=उससे यह स्थूल शरीर उत्पन्न हुआ। कमेसु=उनसे कर्म और कर्म से। च=और। अमृतम्=मृक्ति का साधन, अन्तःकरण की शुद्धि होती है।

श्राधि परमात्मा जब श्रापने श्रानन्त ज्ञान से जगत् को उत्पन्न करते हैं, तो कितपय मनुष्य यह संदेह करते हैं कि जिस प्रकृति से जगत् के। उत्पन्न किया जाता है श्रीर जो। जीव उसमें प्रविद्ध होता है, परमात्मा के। उन पर महानता क्यों है ? यदाप यह प्रश्न मुखेता के। प्रकाशित करता है; क्यों कि शब्द क्यों ? का प्रयोग उत्पन्न हुई वस्तु पर होता है; किसी, नित्य वस्तु पर इस शब्द का प्रयोग किसी प्र कार सम्भव नहीं। यथा के। इं कहे श्रविन क्यों गरम उष्णा) है, प्रकृति क्यों जड़ है, जीव क्यों चेतन्य है, ध्रिवर क्यों नित्य है; परन्तु इस महत्त्व का कारण भी ऋषियों ने बता दिया है। वह कहते हैं कि श्रव को देनों पर महत्त्व इस कारण है कि वह ज्ञानानुकूल किया देकर जगत् के। बनाता है। जड़ प्रकृति से हरकत देने के कारण श्रीर श्रव्यक्त जीवास्मा के। जान देने के कारण वह उन पर महत्त्व रखता है श्रीर इसी ज्ञान के महत्त्व के कारण उसका नाम श्रह्म है। इस ज्ञान

के अनुकूल प्रकृति के। हरकत देने से आकाश उत्पन्न हुआ; अकाश से प्राम अर्थात् वायु और अन्नि उत्पन्न हुई; उससे जल पृथिवी व मन उत्पन्न हुए, उससे सदमभूत और उससे पंच तन्मात्रा अर्थात् गंध, रसः रूपः स्पर्श शब्द उत्पन्न हुए। इससे स्थूल शर्रार उत्पन्न हुए और उनसे जीव कर्म करने लगे और कर्म से ही अमृत अर्थात् मुक्ति के साधन है। सकते हैं।

प्रश्न इस श्रुति में तो इ.ज शब्द है, उसका अर्थ आकाश किस शकार कर लिया ?

उत्तर — जो सम्पूर्ण पदार्थों के। खा जावे, अथवा जिसका भूत खावे, उसके। अन्न कहते हैं। अतः आकाश के विना कोई भी नहीं रह सकता और आकाश ही सबका नाश करने वाला है। जिस वस्तु में आकाश नहीं, वह ही वस्तु अविनाशी है। इसलिये आकाश अर्थ है। सकता है।

प्रश्न-श्रुति में तप शब्द का अर्थ ज्ञान तथा चेतन्य कैसे है।

उत्तर श्रुति ने बताया है कि ब्रह्म का तप ज्ञान ही है। वह प्रत्येक वस्तु कें। ज्ञान से हरकत देता है। वह सर्वव्यापक स्वयम् हरकत करके दूसरों के। हरकत नहीं देता, किंतु ज्ञानरूपी तप से ही हरकत देता है।

मंत्र-यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य ज्ञानम्यं तपः। तस्मादेतद् ब्रह्म नाम रूपमन्नं च जायने ॥ ६ ॥

शब्दार्थ - यः=जो परमात्मा परा विद्या से जाना जाता है। सब्ज्ञः=जो सब्ज्ञ है। सर्ववित्=जो एक ही समय मे सबको जान रहा है। यम्य=जिसका। ज्ञानमर्थं तपः=जिसका ज्ञानस्वरूप ही तप है। तस्मात्=इस कारण से परमात्मा से। एतत्=यह।

व्रह्म=सबसे महान्। नाम=बड़े का नाम। रूपम्=रूप। अन्नम्= श्रीषधि त्रादि । जायते=उत्पन्न होते हैं।

अर्थ — जा परमात्मा सम्पूर्ण जगत् के पदार्थों का जानता है, जिस्का ज्ञान स्वाभाविक है. जिसको नैमिक्तिक ज्ञान कहीं होता ही नहीं; क्योंकि जिसका ज्ञान प्रथम न हो, उसका ज्ञान न होने से वह सर्वज्ञ न है। ; पहले जिसका न जानता हो। उसी का जाने, वह सर्वज्ञ होने से पहले ही से सबका जानता है छौर यह नहीं कि । कसा के। अब जाना और किस। का कल। किन्तु कुल के। प्रत्येक स्थान पर होने से प्रत्येक समय एक माथ जानता है और इस ज्ञान के सहस्व से, उसका नाम ब्रह्म है। अंद उससे जगत् में नाम, रूप और भाग्य वस्तु उत्पन्न हुई हैं। र्याद् परमात्मा श्रपने ज्ञान में से नाम रूप की विद्या न देता, ता जीव उसका किसी प्रकार नहीं जान सकते।

प्रश्न - क्या हम जा कुछ संसार में परिवर्तन देखते हैं कि परमात्मा इनका नहीं मा ता शिल्हात है के प्रमुख कि है

उत्तर - जगत् में जा कुछ है, वह सब तीन भागों में है। एक जाति, दूसरे आकृति तोसरे व्यक्ति। यह तीनों पृथक्-पृथक् विद्यमान होती हैं । उत्पन्न नहीं होती हैं। इस्रालये परमात्मा इसका पहले से जानते हैं ; क्योंकि जाति उस वस्तु का नाम है, जा एक से गुणवाली बहुत सी वस्तु पर ठीक ठीक अयाग हो श्रीर वह जात परमात्मा के ज्ञान में सदा रहती है; क्योंकि उसका चिन्ह आकृत है और आकृति प्रत्येक वस्तु में कर्ता के ज्ञान से आया करती है। जैसे मकान के बनने से पहले इंजीनियर उसका चित्र तय्यार करता है। सकान में जा आकृति काती है, उस चित्र में आती है जे। मकान के बनने से पहले इंजीनियर के ज्ञान में विद्यमान थी और शरीर बनने के सामान प्रकृति में विद्यमान थे ; अतः तीनों वस्तु परमात्मा के ज्ञान में

पहले से विद्यमान होती हैं। फिर नवीन कौनसी वस्तु है, जिसका उसे ज्ञान हो।

प्रथम मुग्डक का प्रथम खग्ड समाप्त हुन्त्रा।

# अथ प्रथम मुण्डक हितीय खण्ड नि

श्रव द्वितीय खरह में परमात्मा के जानने में जो हकावट श्रव्तः करण का मलीन होना है, जिसके कारण मनुष्य परमात्मा के पुरुषार्थ करते हुए सफल नहीं होते। यथा दर्पण के विना नेत्र और उसमें रहनेवाला श्रंजन हिट नहीं श्राता। परमात्मा ने जीव को श्रपने स्वरूप और परमात्मा की जानने के लिये मन का दर्पण दिया है, जिसकी श्रविद्या से यह जीवात्मा मलीन कर लेता है और उस मन को मलीन हो जाने से, जीव के। न तो श्रपना ही ज्ञान रहता है न परमात्मा का। श्रव उस मन को शुद्ध करने का विधान बताते हैं।

मंत्र-तदेतत्मस्य मन्त्रेषु कर्माणि कवयो यान्वपश्यंस्तानि त्रेतायां बहुधा सन्ततानि। तान्याचरथ नियतं सत्यकामा एव वः पन्थाः सुकृतस्य लोके॥ १। १०॥

शब्दार्था — तदेतरसर्यं=यह बात सत्य है कि प्रत्येक प्रयत्न धर्मवाले जीव के। कर्म करना चाहिये, क्योंकि वेद में ईश्वर ने जीव के। जिन कर्मों के। करने की आज्ञा दी है वह हानि नहीं कर सकते । मंत्रेष्ठ=वेद मंत्रों में । कर्माणि=जितने कर्म। कवयः=ज्ञानी ऋषियों ने। यानि=जो-जो। अपश्यन=देखने अर्थात योग से मालूम किये । तानि=उनके। त्रेतायाम=त्रेतायुग में श्रथवा तीन गुणवाले जगत् में। बहुधा=बहु प्रकार की व्याख्या के साथ। सन्ततानि=शास्त्रों के द्वारा बताकर। तानि=उनका। श्राचरथ=कर्म में लाश्रो। नियतं=नियमानुकूल। सत्यकामा= सत्य की कामना रखने वाले मनुष्यों। एष=यहो। वः=तुम्हारा। पन्था=मार्ग, मत है। सुकृतस्यः=अपने कर्तव्य के पालन का। लोके=संसार में।

अर्थी जो मनुष्य सत्य अर्थात् तीन काल में रहने वाले परमात्मा के जानने की इच्छा रखते हों. उनके लिये सन्मार्ग यह है कि अन्तः करण की शुद्धि के अर्थ सबसे प्रथम ज्ञान के अनुकूल निष्काम कर्म करें; क्योंकि जब तक मन का दर्पण शुद्ध न हो, तब तक जीव के। परमात्मा का श्रीर अपना ज्ञान हो ही नहीं सकता । वेद मन्त्रों में ज्ञानी ऋषियों ने जिन-जिन कमीं को देखा कि यह जीव के अन्तःकरण की शुद्धि के कारण हैं उन कमीं का त्रेतायुग या तीन प्रकार के सत्रज्ञ तम गुणवाले संसार में प्रत्येक अधिकारी को अवस्था के अनुकूल प्रथक पृथक करके दिखाया । तुम उस वेदोक्त कर्म को करे। ; वयाँकि विना उसके तुम्हारी परमारमा को प्राप्ति की इच्छा का वूर्ण होना कठिन है। यदि कोई मनुष्य दर्पण को शुद्ध करने का कर्म न करके दर्पण में से नेत्र और नेत्र के अंजन की देखने का थल करे, परन्तु वह देख नहीं सकता; इसी प्रकार जो मनुष्य बिना निष्काम कर्म के द्वारा श्रन्तः करण को शुद्ध करके परमात्मा को देखना चाहे वह अज्ञानी है।

प्रश्त - कच तक कर्म करना चाहिये ?

उत्तर—जब तक अन्तःकरण प्रत्येक प्रकार के दोषों से शुद्ध न हो जाये।

प्रश्न—इसका क्या प्रमाण है कि अब अन्तःकरण शुद्ध हो गया है, अथवा शुद्ध नहीं हुआ ? उत्तर—जब तक तीन प्रकार की कामना शेष रहती हैं, तब तक मन अशुद्ध होता है और जब शुद्ध हो जाता है तब यह तीन प्रकार की इच्छाएँ निवृत्त हो जाती हैं।

प्रश्न वह तीन प्रकार की कामना कौनसी हैं, जिनके दूर

होने से मन निर्मल हो जाता है ?

उत्तर—वित्तेषणा अर्थात् धन को इच्छा, जिसको धन को इच्छा है, उसका मन मलीन है। द्वितोय, पुत्रेष्णा अर्थात् संतान की इच्छा। तृतीय, लोकेष्णा अर्थात् यश, प्रतिष्ठा और शासन को इच्छा।

प्रश्त धन की इच्छा क्यों मन के मलोन होने का प्रमाण है?

असाण ह :
 उत्तर - धन दूसरे को हानि पहुँचाकर हो तो प्राप्त होता
है। दूसरे उससे प्रत्येक ७ मय हानि ही होती है जैसा कि
भए हरोजी ने कहा कि प्रथम तो धन के एकत्र करने में ही कष्ट
होता है, दूसरे उसके रक्षा करने में रात्रि दिवस जागना पड़ता
है, तीसरे उथय करने में भी विचार होता है कि अधिक ज्यय
हो गया; चौथे, नाश होने पर तो बहुत हो हानि होती है, सैकड़ों
के पागल बना देता है।

प्रश्न-लोकेष्णा क्यों बुरी है ?

उत्तर-उसमें भी दूसरे मनुष्यां की स्वतंत्रता पर हो त्राघात करना पड़ता है।

मंत्र-यदा लेलायते हाचिः समिद्धे हत्य-वाहने । तदाज्यभोगावन्तरेणाऽऽहुतीः प्रति-पाद्येत ॥ २ । ११ ॥

राब्दार्थ - यदा=जिस समय । लेलायते=ठीक प्रकार जल उठे। हि=निश्चय। अर्चिः=अग्नि की लपट। समिद्धे =समिधा में प्रवेश कर जावे। हव्यवाहने=हवन को सामग्री को सूदम करके उड़ानेवाली अग्नि। तदा=उस समय। आउयभोगा=घी के देने योग्य दो आहुतियों के। अन्तरेषा=अन्तर है। आहुति=

आहुति । प्रतिपाद्येत्=डालता जावे ।

त्रर्थ — त्रव यज्ञ के लिये जो निष्काम कर्म हैं, उसका विधान बताते हैं कि जब समिधा में लगी हुई अग्नि भले प्रकार से अग्नि म प्रवेश कर जावे और देवताओं के हवन का भाग पहुँचानेवाली अग्नि भले प्रकार प्रचण्ड हो जावे, घृत की दा आहुतियाँ के अन्तर से हवन कुण्ड में श्रद्ध। से आहुतियाँ हालना चाहिये।

प्रश्त - यज्ञ को निष्काम कमें क्यों कहते हैं; क्योंकि वह

बायु को शुद्धि के अर्था किया जाता है ? है है है है है है

उत्तर—यज्ञ केवल वायु को शुद्धि के लिये तो विद्वान मनुष्य स्वीकार नहीं करते, किन्तु उससे और भी बहुत लाभ हैं। यथा हम यदि सजन बांटे, तो सम्भव है अपने मित्रों का दें और शत्रुआं की उससे विञ्चत रक्खें, परन्तु हवन में जो सामग्री डाली जाती है, उसका प्रभाव प्रथेक मित्र शत्रू दोनों पर विचा किसा विचार के एकसा होता है। इस कारण यज्ञ का नाम निष्काम कर्म भी है, जबकि किसी संसारक स्वार्थ से न किया जावे।

मंत्र-यस्थानिहोत्रमःश्रीमपौर्णमातम् चातु-मस्यमनाप्रयणमातिथिवार्जितञ्च । अहतम-वैद्यदेवमविधिनाहुतमासप्तमांस्तस्य लोकान् हिनस्ति ॥ ३ । १२ ॥

शब्दार्धी - यस्य=जिस गृहस्थी के घर का। अग्निहोत्र4=

अग्निहात्र । अदर्शम्=वह यज्ञ जो अमावस्या और एकम के मिलाप के समय हाता है । अपीर्णमासम्=जा पूर्णमासी में करनवाला यज्ञ नहीं करता । चातुमांस्य=वह यज्ञ जा चतुमांस में किया जाता है, वह नहीं हाता । अनिअयण्म=जा शारद ऋतु अथांत कार्तिक के मास में करनवाजा यज्ञ नहीं करता । आताथ वर्जितम्=जिस घर में अतिथि का प्रतिष्ठा नहीं हाता । अहुतम्=जो समय पर अग्निहात्र नहीं करता है । अवैश्वदेवम=जिस के घर में छाटे जीवों के निश्चित का बिल्वैश्व देव यज्ञ भो नहीं होता । आविधनाहुतम्=जो नियम-विश्वद्ध ह्वत करता है । आविधनाहुतम्=जो नियम-विश्वद्ध ह्वत करता है । आविधनाहुतम्=लाकों को । हिनस्त=नाश करता है ।

अर्थ - जिस घर में अगिनहोत्र वर्ष यज्ञ अर्थात् जो यज्ञ अमानश और एकम् के योग पर होता है, पूर्णमासी का यज्ञ त्रीर चतुर्मास में करने योग्य शास्त्र ऋतु में करने योग्य यज्ञ नहीं किये जाते और जिस घर में आये हुये अतिथ का सस्कार नहीं होता और जिस घर में अग्निहोत्र काल पर नहीं होता और नियमपूर्विक नहीं करता और जिस घर में अग्नि-यम अग्निहोत्र किया जाता ; उसके सप्तलोक नाश हो जाते हैं। इस अवसर पर किसी का विचार तो यह है कि उसकी अगली सात पीढ़ो तक नष्ट हो जातो है; परन्तु यह अवित नहीं मालूम होता; क्योंकि जब दूसरे तीसरे कुल के मनुष्य नष्ट हो गये, तो और अगले उत्पन्न ही नहीं होंगे। इस-लिये सप्त शब्द ठीक प्रयोग नहीं होता। बहुतेरे कहते हैं कि पहिली सम पोढ़ो नष्ट हो गई। यह भी ठोक नहीं ; क्योंकि पिञ्जलो दो तीन से अधिक जीवित नहीं होती। कुञ्ज मनुष्य कहते हैं कि सात पीढ़ों का धर्म नाश होता है, परन्तु यह भी ठीक नहीं; क्योंकि एक के धर्म न करने से दूसरे का धर्म नष्ट

नहीं हो सकता । अतः इसका मूल तासर्य है कि जो नियमों को ताड़ता है, उसके अन्तःकरण की शुद्ध नहीं होतो; अन्तः करण की शुद्धि न होने से वैराग्य नहीं होता; वैराग्य न होने से अन्तः करण की स्थिति नहीं; अन्तः करण के स्थिर न होने से इंश्वर को उपासना नहीं होतो; ईश्वर की उपासना के विना दुःख को निष्टत्ति नहीं होतो ; दुख की निवृत्त न होने से आनन्द नहीं मिलता; दुख की निवृत्ति तथा आनन्द को प्राप्ति न होने से मुक्ति नहीं होती ; क्यांकि निष्काम यज्ञ अन्तःकरण को शुद्धी का कारण है और अन्तःकरण की शुद्धि से हा वैराग्य होता है। जिसका मन मलीन है उसको वैराग्य नहीं हो सकता। जिसको वैराग्य नहीं, उस का मन स्थिर नहीं हो सकता; जिसका मन स्थिर नहीं उसको ईश्वर की उपासना नहीं ; उसको दुःख से निवृत्ति किस प्रकार हो सकती है। जब बुद्धि दुः ख के साथ सम्बन्ध रखता है, तो आनन्द किस प्रकार मिल सकता है। जहाँ दुःख की निवृत्ति और आनन्द को प्राप्ति नहां, वहाँ मुक्ति कैसी । अतः निष्काम कर्म न करने वाले के यह सात अन्तः करण को शुद्धि, विगग, अन्तः करण की स्थिति बुह्वर की उपासना दुख से दूरी आनन्द की प्राप्ति और मुक्ति नाश हो जातो है। अर्थात यह सप्त लोक नहीं मिल सकते ; इनके दर्शन से विच्चत रहता है।

मंत्र-काली कराली च मनोजवा च सुलो-हिता या च सुधूम्रवर्णा। स्फुलिंगिनी विद्वह्मी च देवी लेलायमाना इति सप्तजिह्याः॥४। ३॥

शब्दार्थ —काली=जिसका रंग काला है। कराली=भयङ्कर। मनोजवा=मन की भाँति बहुत हो चंचल । सुलोहिता या च= र्ठ क प्रकार जाल रंगवाली । सुधूम्रवर्णा=शुद्ध धूम्र की भाँति जिसकः रंग है। स्फुलिङ्ग नो=जिसम विनगारि गाँ निकल रहीं हैं। विश्वरूपो=जिसके भीतर सब प्रकार के म्रङ्ग विद्यमान हैं। च=त्रौर। देवो=प्रकाश करने वाली। लेलायमाना=दहकते हुए प्रकाश से मुक्त। इति=यह। सप्त=नात । जिह्वा=जिसमें हाम करना है उसकी यह जिह्वा मर्थात् स्रवस्था है।

श्रर्थ - जिस समय श्राग्न इन सात दशाश्रा में श्रर्थात वेग से जल रही हा उस समय हाम करना चाहिये। एक श्रार काला भ्रृष्ठ निकल रहा हो, दूसर देखने से भयक्कर मालूम हा, रक्तवर्ण लप्टें निकल रही हों, चारों श्रार भ्रृष्ठ फंतने से श्राकाश भ्रृष्ठवर्ण बना रहे श्रीर चिनगारियाँ छे।टी छे।टी उठ रही हों, प्रस्थेक वर्ण को प्रकाश करतीं श्राग्न देवी प्रकाशक कर रही हों प्रस्थेक वर्ण को प्रकाश करतीं श्राग्न देवी प्रकाशक कर रही हों जिस समय श्राग्न होन करना चाहिये। श्राश्य यह है कि बुक्ती हुई श्राग्न में श्राग्न करना चाहिये। श्राश्य यह है कि बुक्ती हुई श्राग्न में श्राम करना चाहिये। किन्तु खूब जलती हुई श्राग्न में होम करना चाहिये।

मंत्र-एतषु यद्यग्ते आजमानेषु यथाकाळं चाहुनयोद्याददायन् । तंनयन्त्येताः सूर्यस्य रदमयो यत्रदेवानां पतिरेकोऽधिवानः॥५।१४॥

शब्दार्थ — एतेषु=उपरेक्त दशाओं में। यः=जा अग्निहात्र आदि वेद के अनुकूल करता है। चरते=अग्निहोत्र करता है। आजमानेषु=प्रकाश करते हुए हैं। यथा कालम्=ठीक काल के अनुकूल आहुति देना।च=आर। आहुतयः=आहुति जो आग्निहात्र में एक बार सामित्रो डालते हैं। हि=निश्चय करके। आद्दायन्= ठीक प्रकार देनेवाला। तन्न=उसका जिसने निष्काम कर्म किया है। अर्थात भूख की इच्छा स्याग कर दूसरों के उपकारार्थ यज्ञ किया है। नयन्ति=प्राप्त होती या कराती हैं। एता=यह आहुतियाँ। सूर्यस्य=सूर्य की। रश्मयः=किरणों के द्वारा या प्राणवायु के साथ। यत्र=जहाँ। देवानां=देवतों का पति। एकः= एक। अधिवासः=जा सम्पूर्ण जगत के निवास-स्थान।

अर्थ — जो मनुष्य इस प्रकार ठीक-ठीक जलती हुई अगिन
में वेद के अनुकूल निष्काम भाव से आहुतियाँ देता है, ठीक ठीक
कम करता है अर्थान जिस समय और जिस प्रकार से जे।
आहुति देनी चाहिये, उसी प्रकार देता है। उस निष्काम करने
वाले को सूर्य की किरणों के साथ मिलकर यह आहुतियाँ देवतें।
के पति सूर्य या परमात्मा के, जो एक होकर सम्पूर्ण जगन की
रत्ता और प्रकाश कर रहा है. पहुँचा देती हैं। तात्पर्य यह है
कि जब मनुष्य निष्काम यज्ञ करता है, तो उसकी सामग्री की
आहुतियां सूर्य की किरणों या मेघ आदि में होती हुई संसार
के। लाभ पहुँचातो हैं और करनेवाले का अन्तःकरण परोपकार
के कारण शुद्ध होकर ईश्वर के नियमों के अनुकूल उन्नति करता
हुन्ना एक समय में उस जीव के। सम्पूर्ण देवों के देव परमात्मा
के दर्शन तक पहुँचा देता है; जिसके भीतर सब जगन पालन
कर रहा है, जो सब से बड़ा होने से सबके समीप विद्यमान होने
पर भी दूर रहता है।

मंत्र-एहोहीति तमाहतयः सुवर्चतः सूर्यस्य रिक्रमिर्यजमानं वहन्ति। प्रियां वाचमभिवद-न्त्योऽर्चयन्त्य एष वः पुण्यःसुकृतो ब्रह्मलोकः॥

शब्दार्थ-एहि एहि-स्राए हुये इस प्रकार । इति=यह । तम्=उस यज्ञ करनेवाले । स्राहुतयः=वह स्राहुतियाँ । सुवचेसः= उत्तम धर्म से जगत् प्रकाश करनेवाली। सूर्यस्य=सूर्य की।
रिमिभः=िकरणों के द्वारा मृश्यु के पश्चात्। यजमान=यज्ञ करनेवाले पुरुष के। वहन्ति=मुक्ति दशा को प्राप्त कराती हैं। प्रियाम
वाचम्=मीठी वाणीं को। अभिवदन्त्य=कहती हुई। अर्चयन्त्यः=
पूजा करती हुई या सुख पहुँचाती हुई। एष=यह। वः=तुम्हारा।
पुरुष=नेक कमे। सुकृतः=भले प्रकार कहा हुआ। ब्रह्मलोकः=
परमेश्वर के दर्शन या ज्ञान का कारण है, जिसके फल में दुख
लेशमात्र भी नहीं; सदा सुख ही होता है।

श्रर्थ—जो कुछ मनुष्य शुभ कमें करता है, उसकी दो अवस्था होती हैं; एक अवस्थित हो जाता है और जब उस कमें के संस्कार मन में स्थित हो जाता है और जब उस कमें के अवस्थित को मोग का समय आता है, तब वह संस्कार अवस्थित को माग का समय आता है, तब वह संस्कार अवस्थित को स्थित हो किर गों में जो फैली हुई विद्युत है, उसके द्वारा अपने समीप बुला लेता है। जिस प्रकार संसार में देखा जाना है कि जिस प्रकार का बीज बोया जाता है, वह अपने जाति के परमागुओं को बुला लेता है। जिस प्रकार मिरच अपने जाति के परमागुओं को बुला लेता है। जिस प्रकार मिरच का बीज उसी भूमि से कड़वे परमागु खींच लेता है उसी प्रकार का बीज उसी भूमि से कड़वे परमागु खींच लेता है उसी प्रकार का बीज उसी भूमि से कड़वे परमागु खींच लेता है उसी प्रकार के मोतर से एक प्रकार के साथ अवस्थित का उदय होता है, जै मकट करती के भीतर से एक प्रकार की आवाज आती है; जो प्रकट करती है कि अब मुख देनेवाले कमीं का उदय होगा और पापी के पाप का फल उदासी और चिन्ता की अवस्था में आता हुआ पाप का फल उदासी और चिन्ता की अवस्था में आता हुआ देख पड़ता है।

देख पड़ता है।
प्रश्न-क्या आहुतियाँ चेतन्य हैं, जो प्रसन्नता से पुकारती हैं ?
पत्र-क्या आहुतियाँ चेतन्य हैं, जो प्रसन्नता से पुकारती हैं ?
उत्तर-पुकारना दो प्रकार से होता है ; एक वाणो से,
दितीय इशारे से । ऋषि का दारपर्य इशारे से हैं, जिसके लिये
जड़ चेतन्य की कोई विशेषता नहीं।

मंत्र-एउवा ह्यते अहटा यज्ञरूपा अष्टादशो-कमवरं येषु कर्म । एतच्छ्रेया येऽभिनन्दंति मूहा जरामृत्युं ते पुनरेवापियंति ॥७।१६॥

शब्दार्थ - प्लवा=दुख से युक्त । हि=निश्चय करके । एते=
यह । यहढा=जो छारूढ़ नहीं है । यहरूप=कामना से किये हुए
यहादि कर्म । छाढादशाक =िजसमें छाढादश यजमान ब्रह्मा
छोर १६ ऋतिजों का विधान है, या १७ छंग शरीर के और एक
छारमा १= की दुरुस्तों के वास्ते जो बताये गये। छावरम्=
जो इस छोर का है। येषु कर्म=जिस कर्म से प्रधान है। एतत्=
यह है। श्रेय=मुक्ति का मार्ग है। ये=जो। छामिनन्दित=सब से
छानितम मार्ग मान कर जो इस पर छाभमान करते हैं। मूढ़ाः=
मूर्ल लोग। जरा=दुढ़ापे। मृर्यु =मृर्यु को। ते=वह कर्मकाएडी
मनुष्य। पुनर=फिर। एव=ही। छाप=भी। यन्ति=प्राप्त होते हैं।

अर्थ — जो मनुष्य इस निष्काम कर्म-कारड को जिसका फल दृढ़ और अति सुख का देनेवाला नहीं, किन्तु उसका फल सुख दुख युक्त हैं। जिस यज्ञ में कर्म १८ करानेवाले बताये हैं, जो १८ अर्थात दस इन्द्रियाँ, पाँच प्राण, मन, अहंकार और जीव की शुद्धि के लिये किया जाता है। यद्यपि यह कर्म पापों की अपेक्षा तथा न करने की अपेक्षा उत्तम है, परन्तु जो मनुष्य इसीको सबसे श्रेष्ठ कर्म मानकर और यह विचार करके कि केवल कर्म से ही मुक्ति हो जावेगी, आगे यह नहीं करते, किन्तु इसी पर प्रसन्न हैं; वह मुर्ख मनुष्य बार बार जन्म मृत्यु प्राप्त करते हैं। आश्य यह है कि निष्काम कर्म का फल पापों से उत्तम है, परन्तु मुक्ति नहीं है और निष्काम कर्म का फल पियों से उत्तम से उत्तम है; परन्तु साकात मुक्ति का साधन नहीं है।

प्रश्न क्या कर्न से मुक्ति नहीं होती १ आहम हुई है

उत्तर—श्रकेला कर्म मुक्ति का साधन नहीं, किन्तु झान कर्म उपासना से जो विज्ञान प्राप्त होता है, वह मुक्ति का साधन है। प्रश्न—वेद ने श्राज्ञा दी है कि जब तक जीता रहे, कर्म

करता रहे श्रीर कर्म बन्धन का हेतु नहीं।

उत्तर—निस्सन्देह शत वर्ष तक कर्म करता हुआ जीवे, परन्तु वह कर्म चार प्रकार का है। ब्रह्मचारी का कर्म पढ़ना है, जैसा कि सम्पूर्ण शास्त्रकार स्वीकार करते हैं। गृहस्थ का कर्म यज्ञादि करना है और वानप्रस्थ का कर्म उपासना करना है। और संन्यास आश्रम में विज्ञान प्राप्त करना है।

प्रश्न-बहुत से मनुष्य तो इतना ही कहते हैं कि कर्म करने से ही मुक्ति होती है, कोई कहते हैं कि उपासना अर्थात् अक्ति से भो मुक्ति होती है और कुछ कहते हैं कि विज्ञान से मुक्ति

होती है। इसमें सध्य क्या है?

उत्तर—न तो ज्ञान के बिना कर्म से मुक्ति हो सकती है; क्योंकि पाप भी एक प्रकार का कर्म है। वह क्यों पाप है— इसक्ति कि ज्ञान उसके बिरुद्ध है। न त्र्यकेले ज्ञान से मुक्ति हो सकती है। यह सबही सच्चे हैं, क्योंकि एक मकान में बहुत श्रेणी हैं, प्रत्येक श्रेणीवाला सत्य कहता है कि इस सीढ़ी से चढ़ने के बिना मकान पर नहीं चढ़ सकता; परन्तु अन्तिम श्रेणी विज्ञान की है। उसकी अपेना सब श्रेणियाँ मार्ग से दूर की हैं और वह मार्ग के समीप की है।

मंत्र-अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः स्वयंधीराः पण्डितम्मन्यमानाः । जंघन्यमानाः परियन्ति मूढा अन्धेनैव नीयमाना यथाऽन्धाः॥ ⊏।१७॥

शब्दार्थ—अविद्यायां=अविद्या अर्थात मिथ्या कर्म से मुक्ति होती है, इस विचार के। अन्तरे=भीतर। वर्तमानाः=रात दिवस फॅसे हुए। स्वयं=श्रपने के। धीराः=ज्ञानी। पिएडत=सत् श्रसत का विचार करनेवाला। मन्यमाना=मानते हुए। पिरयन्ति=इधर उधर भागते हैं। मूढ़ाः=मूर्ख मनुष्य। जघन्यमाना=तीची श्रवस्था में गिरते हुए। श्रन्धेन=श्रन्धे के पीछे लगकर। एव=है। नीय-माना=श्रन्धे हैं। यथा=जैसे। श्रन्धाः=दूसरा श्रन्धा।

अर्थ — मूर्ख मनुष्य कर्म में फँसे हुए और कम से मुक्त होती है, इस विचार में मतवाले होकर अपने के बुद्धिमान और पंडित सममते हुए नीच योनियों में जा गिरते हैं। जिस प्रकार अन्धे के पीछे लगकर दूसरा अन्धा भी कृप में जा गिरता है, इसी प्रकार यह मनुष्य भी अविद्या में प्रसित स्वयं ते। गिरते हैं; परन्तु दूसरें। के। अपने साथ कृप में गिराते हैं। तात्पर्य यह है कि कर्म काएड की श्रेणी तो है जिसके। प्रहण करना और त्यागना अवश्य है और जो मनुष्य इस सीढ़ी का आश्रय लेकर आगे चलने से कक जाते हैं और दूसरों को भी रोकते हैं वह स्वयं भी गिरते हैं और अपने सहायकों के। भी गिराते हैं। जैसे अन्धे के पीछे अन्धा लगकर गिरता है।

मंत्र-अविद्यायां बहुधा वर्त्तमाना वर्षं कृतार्था इत्यभिमन्यन्ति बाळाः। यत्किमणो न प्रवेदयन्ति रागात्तेनातुराः क्षीणळोकाइच्य-वन्ते॥ ६। १८॥

शब्दार्थ — श्रविद्यायां= उपरोक्त ज्ञान में। बहुधा=बहुत तरह पर। वर्त्तमाना=रहते हुए नाकाम करते हुए। वयां=हम लोग। कृतार्था=मार्ग पर पहुँच गये। इति=यह। श्रभिमन्यन्ति= श्रभिमान करते हैं। बालाः=श्रज्ञानी लोग। यरकर्मणी=जिस कर्म में फॅसे हुए। न=नहीं प्रवेदयन्ति=परमात्मा के। नहीं जानते। रागात्=राग से। तेन=उससे। श्रातुरा=दुखी होकर। ज्ञीण- लोका=नीच योनियों में । च्यवन्ते=गिर जाते हैं अर्थात मनुष्य-चानि से गिरकर पशु-यानि में प्रवेश करते हैं ।

अर्थ कर्मकारड में फॅसे हुए अर्थात कर्म के ही मुक्ति का साधन मानते हुए हम सफल हो गये हैं; ऐसा अभिमान करते हैं वह अज्ञानी हैं; क्योंकि प्रथम बता चुके हैं कि अकेले कर्म से मुक्ति नहीं हा सकती। जे। कर्म करनेवाले निष्काम करके अन्तः करण की शुद्धि के द्वारा परमात्मा के ज्ञान तक पहुँच जाते हैं, उनके। ते। कर्म में अभिमान नहीं होता। जे। कर्म के अभिमान से परमात्मा के जानने का प्रयत्न नहीं करते, जिससे उनके। आत्मज्ञान नहीं होता और वह कर्म के राग से दुखी होकर ज्ञान से नीचे की अवस्था अर्थात जन्म-मरण के चक्र में जा गिरते हैं।

प्रश्न-शुभ कर्म करनेवालों के। भी जन्म लेना पड़ेगा क्या उनकी मुक्ति नहीं होगी ?

चतर जन्म मरण का कारण पाप पुण्य के फल हैं और पाप पुण्य का कारण प्रवृत्ति हैं; अर्थात् शुभाशुभ कर्म में लगना। अशुभ काम से पाप और शुभ से पुण्य होता है और प्रवृत्ति का कारण राग द्वेष हैं। जिसमें द्वेष होता है, उसके नाश का यस्त किया जाता है और जिसमें राग होता है, उसके प्राप्त करने का यस्त किया जाता है और जिसमें राग देष विद्यमान हैं, उसका जन्म होना अवश्य है। जिसका राग नाश हो जावे, उसका जन्म मरण नाश हो सकता है।

मंत्र-इष्टापूर्त्तं मन्यमाना वरिष्ठं नान्यछ्रेयो वेदयन्ते प्रमृढाः । नाकस्य पृष्ठं ते सुकृतेऽनु-भूत्वेमं लोकं हीनतरंचाविदाति ॥ १० । १६ ॥ राब्दार्थ-इष्टापूर्तं=संसारिक इच्छा से जे। काम बावली, कूप, सर, यज्ञ इत्यादि किये जाते हैं। मन्यमानाः=इनमें सबसे बड़े होने का विचार रखनेवाला। वरिष्ठं=इससे अधिक कोई मार्ग नहीं। न=नहीं। अन्यत=दूसरे कोई मुक्ति। वेदयन्ते=जानते हैं। प्रमूढ़ा=अत्यन्त मूढ़। नाकत्य=जिस देश अथवा अवस्था में दुख नहीं है उस देश या अवस्था के। पृष्ठे=उस पर पहुँच र । ते=वह। सुकृते=शुभ कर्मों का फल। अनुभूत्वा=अनुभव करके। इमम्=इस प्रत्यच्च। लोके=शरीर पर, या पृथिवी लोक। होन-तर=इससे भी अधिक नीचे अर्थात निकृष्ट यानि के।। विश्वान्त=प्राप्त होते हैं।

श्चर्थ—मनुष्य रजोगुण श्चौर तमे।गुण से मोहित होकर केवल संसारिक सुखों के वास्ते हो या संसार में यश, मान श्चौर प्रमुश्व प्राप्त करने के अथं बहुत से वैदिक कमें श्चर्थात् कूप तालाब मंदिर बनवाना अथवा यझ, दान करना इत्यादि कमों में फँसकर ऐसा विचार करते हैं कि इनसे उत्तम कोई कमें नहीं, न अन्य कोई मुक्त है। जो कुछ है यही कमें श्चौर इसका फल सुख ही है, उनसे अच्छा कमें श्चौर सुख कोई नहीं। वह मनुष्य उस शुभ कमें का फल किसी ऐसे स्थान पर भागकर जहाँ दुख न हो अथवा ऐसे जन्म में जाकर जहाँ सुख के कारण सब विद्यमान हों कमों का फल समाप्त करके या ते। उसी मनुष्य योनि में श्चा जाता है, अथवा उससे भी किसी नोच योनि में पहुँच जाता है। तात्पच्य यह है कि सकाम कर्म का फल सुख भोगकर फिर कमों के अनुकूल किसी जन्म में आता होगा।

मंत्र-तपः अद्धे ये ह्यपवसन्त्यरण्ये ज्ञान्ता विद्वांनो मेक्षचर्या चरन्तः । सुर्यद्वारेण ते

#### विरजाः प्रयान्ति यत्रामृतः पुरुषो ह्यट्ययास्मा॥ ११। २०॥

शब्दार्थ—तपः=स्वाध्याय श्रौर सत्य से यथार्थ ज्ञान प्राप्त करने श्रौर चन्द्रायन इत्यादि बतों में जो कब्ट होता है उसका नाम तप है। श्रद्धे=नित्य कर्म में श्रद्धा करता है। या=जा। हि= निश्चय करके। उपवसन्ति=इन्द्रियाँ श्रौर मन को रोककर वास करने। श्रारण्य=जंगल में। शान्ता=जिस् के मन की वृत्तियाँ शान्त हों। विद्वांसे=जो ज्ञान से युक्त हो। भैन्नचर्या=जो भीख माँगकर ही श्रपना निर्वाह करता हो। चरन्तः=उससे जीवन व्यतीत करते हैं। सूर्यद्वारेण=सूर्य या वेद के श्रनुकूल कर्म उपासना ज्ञान के द्वारा सुखमा नाड़ी के प्राण्ण त्यागने से। ते= वह। विरजा=मेल से खूटे हुए। प्रयान्ति=प्राप्त होते हैं श्रथवा परमात्मा है। पुरुष=संसार या शरीर श्रपने। हि=निश्चय करके। श्रव्ययः= नाश से रहित। श्रारमा=सर्वव्यापक परमात्मा है।

अर्थ — जो मनुष्य तप अर्थात् सत्य बोलने, प्रत्येक वस्तु के मुल सत्त्व के। सम्भने, इन्द्रियों के विषयों से रोकने, शीतेष्ण भूख प्यास और मानापमान के सहने में जो कष्ट होता है, घर्म श्रद्धा से उसके लिये पुरुषार्थ करते हुए मग्न रहते हैं और शान्त चित्त होकर आत्मज्ञान के सम्बन्ध, विद्या के। जानने वाले भीख माँगकर भे।जन करने वाले और सूर्य्य के द्वारा अर्थात् सुखमा नाड़ी में प्राण त्यागकर फल से पृथक् होने के कारण से उस तथान पर पहुँचते हैं जहाँ अमृत है; अर्थात् मुक्ति अवस्था के। प्राप्त कर लेते हैं और जो पुरुष अर्थात परमात्मा नाश रहित और सबके भीतर विद्यमान है, जे। सबका आत्मा होने से सबसे सूदम है, वह उस आत्मा के दर्शन से आनन्द भागते हैं।

मंत्र-परिष्य लोकान कर्मचितान ब्राह्मणो निर्वेदमायात्रास्त्यकृतः कृतेन । तदिज्ञानार्थे स गुरुमेवाभिगच्छेत् समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्म-निष्ठम् ॥ १२ । २१ ॥

शब्दार्थ — परीच्य=इस उत्पन्न होने और नाश होनेवाले शरीर की सम्पूर्ण अवस्थाओं का विचार करके। लेकिन्=संलार या शरीर के। कर्मचितान्=जो पाप और पुर्यकर्म के फल भेगने के लिये मिले हैं। ब्राह्मण्=वेद का जाननेवाला अथवा ईश्वर का पूर्ण विश्वासी। निर्वेदम्=संसार के भेग से उदास होकर। आप।त्=प्राप्त करने। नास्ति=नहीं है। अकृत=िकये हुए से पृथक्। कृतेन=कर्म के फल भेग से। तत्=उसके। विज्ञानार्थ=परमात्मा के ठीक प्रकार ज्ञान प्राप्त करने के लिये। स=वह जिज्ञासु। गुरुदेव=गुरु के पास भी। अभिगच्छेत्=जावे। सिरुपाणि=हाथ में समिधा लेकर, वह गुरु कैसा हो जिसके पास जावे। श्रोत्रियं=जिसने वेद के हारा ब्रह्मज्ञान को सुना भी हो। ब्रह्मज्ञानिम्=जिसका विचार उसमें स्थिर भी हो।

हा निश्चा इस जगत् के सम्पूर्ण भागों का जा उत्पन्न होने त्रीर नाश होने के कारण से दुख ही देनेवाले हैं। उनसे मन की राग देव से पृथक् छीर ऐसी अवस्था में यह विचार करके कि यह शरीर और इसके भोग कर्म से प्राप्त और कर्म का फल समाप्त होने पर नाश हो जावेंगे; क्योंकि यह निश्य रहनेवाली नहीं। उस दशा में कर्म फल के विचार का पृथक् करके उस परमात्मा के जानने के वास्ते ऐसे गुरू के पास जिसने नियमपूर्वक वेद से ब्रह्म का सुना हो और उसका मनन निद्ध्यासन करके साज्ञात भी कर लिया हो हाथ में समिधा लेकर जावे।

प्रश्न-जिस मनुष्य ने ब्रह्मचर्याश्रम में वेद-विद्या पढ़ ली हो, उसका गुरू के पास जाने की क्या आवश्यकता है ?

उत्तर—जब वेद पढ़ते हैं तब श्रवण होता है। जब उसकी मनन करते हैं, तो बहुत से शंका उत्पन्न होते हैं। जब निद्धि स्थासन करते हैं तो बहुत बाधा उत्पन्न होती हैं। इसका उपाय अतिरिक्त ब्रह्म का साचात् करनेवाले गुरू के और से नहीं हो सकता। अतः ब्रह्मचर्याश्रम में जो गुरू होता है वह शब्द ब्रह्म का ज्ञान करता है अर्थात् वेद का पढ़ाता है। और सन्यास आश्रम में जो गुरू होता है।

मंत्र-तस्मे स विद्वानुषमन्नाय सम्यक् प्रशांत चित्ताय श्रमान्विताय। येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम्॥ १३।२२॥

शब्दार्थ — तस्मै=उस ब्रह्मज्ञान के जिज्ञासु ब्राह्मण । स=
वह । विद्वान्=ज्ञान वाला आचार्य । उपसन्नाय=पास आये हुए
को । सम्यक=ठीक प्रकार । प्रशान्तचित्ताय=जिसका चित्त भोग
की इच्छा से नितान्त उज्जवल हो गया है। येन=जिस प्रकार
से । अच्चरम्=नाश रहित । पुरुषं=सम्पूर्ण ब्रह्मांड में रहनेवाले
परसारमा को । वेद=जाने, अर्थात ब्रह्म क। ज्ञान सब प्रकार से
हो जावे । सत्यम्=नित्य रहनेवाले अनादि । प्रोवाचं=उपदेश
करके बतावे । तत्वतः=तत्व के साथ जिस प्रकार की है उसी
प्रकार बताये । ब्रह्मविद्याम्=ब्रह्म क जानने के साधनों और
उसके स्वरूप के। जिसका नाम ब्रह्मविद्या है।

श्रर्थ—जब श्रद्धा से पूर्ण बहाविद्या का श्रिषकारी, जिसने तप से श्रन्तःकरण से मल दोष को दूर कर लिया हो, जिसने बहावर्यों से अपने भीतर इस प्रकार का प्रकास उत्पन्न कर लिया हो, जिससे ब्रह्मज्ञान के उपदेश समक्त सके, जिसने योग के अष्टाङ्ग के अध्यास से या वैराग के द्वारा मन स्थिर कर लिया हो, जिसके सनमें किसी प्रकार की इच्छा शेष न रही हो, जिसका केवल आवरण ही शेष रहा हो, इस प्रकार के बहा विद्या के समीप आये हुए अधिकारी के। वह ज्ञानी आचार्य ब्रह्मविद्या का उपदेश करे। क एईएड क्रिक्ट हार प्राप्त

प्रश्न - इस बन्धन की क्या आवश्यकता है, जो उपदेश

सुनने आये, उपदेश करे ?

उत्तर - यदि वैद्य सब रोगियों के। एक ही श्रीषधि देने लगे श्रीर उनके श्रिधकार का विचार न करे, तो लाभ के स्थान में हानि अधिक होगी। इसितये जिसका शिचा की आवश्यकता है उसे शिचा दे और जिसे कर्मकाएड के उपदेश की आवश्यकता है उसे कमीकाएड का उपदेश करे, जिससे उसका मन शुद्ध हो जावे। जिसका मन के स्थिर करने के लिये योग के अभ्यास अथवा वैराग्य की आवश्यकता है, उसे उसका उपदेश करे जो ठीक ब्रह्मज्ञान का अधिकारी हो, उसे ब्रह्मज्ञान का उपदेश करें। प्रश्न—त्रह्मज्ञान के अधिकारी सब हैं; देखो जिसका

उपदेश मिला है सब ही अपने का ब्रह्म बताते हैं।

उत्तर यह ब्रह्मज्ञान नहीं, किन्तु तोते की भाँति बिना सममें रटना है। जैसे एक आदमी ने तोते को सिखा दिया गंगाराम नलकी पर नहीं बैठता। तोता वह शब्द सीख गया। एक दिन नलकी पर जा बैठा और कहने लगा गंगाराम नलकी पर नहीं बैठता। इसी प्रकार आजकल के ब्रह्मज्ञानी हैं।

प्रश्त - बताया जाता है कि ब्रह्मज्ञान का अधिकार सबको है। कोई इस जन्म में साधन करते हैं, कोई पूर्व जन्म में कर नहीं कि विस प्रकार अने प्रकार प्रश्ननित स्थित से जा। है के

उत्तर—साधन करता हुआ देखने की आवश्यकता नहीं,

किन्तु साधनों से युक्त देखने की आवश्यकता है। अतः साधन किये हुए पुरुषों के जो लच्चण हैं, जिसमें वह पाए जावें उसका उपदेश करे। चाहे इस जन्म में साधन किये हों, चाहे पहले जन्म में, लच्चण दोनों में विद्यमान होंगे। जिस अधिकारी में लच्चण पाए आवें उसको उपदेश करना चाहिये, प्रत्येक को नहीं।

इति प्रथम मुग्डक का दूसरा खंड समाप्त हुआ।

अथ हितीय मुण्डक-प्रथम खण्ड मंत्र-तदेतत्सत्यं यथा सुदीप्तात्पावकाहि-

स्कुलिङ्गाः सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपाः। तथा-चरात पुरुषः सोम्य ! भावाः प्रजायन्ते तत्र

चैवापियान्ति ॥ १ | २३ ॥

राब्दार्थ — तत=उस कारण के विचार। एतत्=यह बात। सस्यम्=ठीक है। यथा=जैसे भले प्रकार जलती हुई। पावकात्= अग्न से। विस्फुलिंग=चिनगारियाँ। सहस्रशः=अनन्त सहस्रों लज्ञों। प्रभवन्ते=उरपन्न होते हैं। सरूपा=उपादान कारण के अनुकूल। तथा=ऐसे ही। अन्तरात=नाश रहित कारण प्रकृति से। पुरुषः=यह सम्पूर्ण शरीर हाथ पाँव वाले। सौम्य=शान्ति स्वरूप जिज्ञासु। भावाः=यह सब चैतन्य जीव जो हिट पड़ते हैं। प्रजावन्ते=उरपन्न होती हैं। तत्र=उसमें। च एव=और भी। अपियन्ति=प्रवेश हो जाती हैं।

अर्थ — इस दृष्टांत से मालूम होता है यह अत्तर शब्द नाश रहित प्रकृति के लिये प्रयोग हुआ है। इसमें तो किसीको संदेह नहीं कि जिस प्रकार भले प्रकार प्रज्वलित अगिन से चारों तरक चिनगारियाँ फैलती हैं अथवा उत्पन्न होती हैं ऐसे ही इस कारण प्रकृति से प्रस्थेक शरीर और अन्य वस्तु की सत्ता प्रकाशित हाती है और नाश होकर उसीमें प्रवेश हो जाती है।

प्राथम् अन्य से यहाँ प्रकृति क्यों मानी, परमात्मा क्यों न माना १ । इसके १५ हमा क्या प्राप्त प्राप्त क्यों

उत्तर—हब्टांत उपादान कारण का है जिससे स्पष्ट है कि उपादान कारण प्रकृति लेना चाहिये। दूसरे सरूपा शब्द आया है जो प्रकृति से ही सम्बन्ध बताता है, जैसा कि पूर्व ताश्व-तरोपनिषद् में दिखाया है।

जप्रसन - यदि ब्रह्म ही जगत् का उपादान कारण स्वीकार कर लों, ता क्या हानि होगी ? असे महिला कि सिंह महिला है

उत्तर—ब्रह्म चेतन्य है, उसके उपादान कारण मानकर काई जड़ वस्तु संसार में दृष्टि न आवेगी। ब्रह्म सुख स्वरूप है, उसके उपादान कारण होने पर संसार में कोई दुखी नहीं रहेगा। निदान सम्पूर्ण शास्त्र, वेद और उपनिषद् व्यर्थ हो जावेंगे क्योंकि जब एक ही चेतन्य से सब बनी हैं, तो ज्ञान का केाई कारण ही न होगा।

मंत्र-दिव्योद्यमूर्तः पुरुषः स वाद्याभ्यन्त-रोह्यजः । अप्राणो ह्यमनाः शुश्रो ह्यच्यात् परतः परः ॥ २ । २४ ॥

शब्दार्थ — दिवयः=वहं परमात्मा जो इस जगत् का बनानेवाला है प्रकाश स्वरूप है। हि=निश्चय करके। अमृतंः= मृतिं से रहित। पुरुषः=वह सबमें व्यापक परमात्मा है। स= वह। वाह्याभ्यन्तर=वह बाहर और भीतर देनों ओर विद्यमान है। हि=निश्चय करके। अजः=अजन्मा। अप्राणः=प्राण रहित। हि=निश्चय करके। अमनः=मन से रहित। शुभो=शुद्ध है। हि= निश्चय करके। अचरात्=नाश रहित प्रकृति। परतः=जा परे है। परः=उससे भी परे जा परमास्मा है।

श्राम्या जो अकृति से जगत् बनाता है, प्रकाश स्वरूप है और निश्चय करके श्रमूर्त है; उसकी कोई मृति श्रथना श्राष्ट्रात नहीं और वाहर भीतर सब जगह विद्यमान है। सबसे बड़ा होके सबसे वाहर श्रीर सृद्धम होने के कारण सब में ज्यापक श्रीर श्रजन्मा है श्रीर सर्वज्यापक है और निश्चय करके कारण प्रकृति जो नाश रहित है तथा सृद्धम जीवातमा से भी सृद्धम वह प्रमात्मा है। इस मन्त्र ने स्पष्ट कर दिया कि न तो प्रमात्मा की कोई मृति हो सकती है, क्योंकि मृति उसे कहते हैं जिसके श्रवयव जड़ हों और प्रस्पर मिले हुए हों। श्रतः जिसकी मृति है वह संयोगी तथा जड़ है। प्रमात्मा नित्य श्रीर चेतन्य है। वह न तो स्थूल (संयोगी) है। सकते हैं श्रीर न जड़, क्योंकि संयुक्त बस्तु उत्पन्न होनेवाली होती है। निदान प्रमात्मा के। मृतिमान नहीं कह सकते। निम्सन्देह प्रत्येक मृति का स्वामी होने से उसे मृतिवाला कह सकते हैं; परन्तु उसका श्रपना शरीर या मृति कोई नहीं।

मंत्र-एतस्मात् जायते पाणोमनः सर्वेन्द्रि-याणि च । खं वायुज्योतिरायः पृथिवी विद्रव-स्य धारिणी ॥ ३ । २५ ॥

शब्दार्थ—एतस्मात्=इस परमात्मा से जिसका वर्णन उपरोक्त हुआ। जायते=उत्पन्न हुई हैं। प्राणः=प्राण। मनः=मन अर्थात् अन्तःकरण। सर्वेन्द्रियाणि=सर्वा इन्द्रियाँ। च=और। खम्=आकाश। वायु=वायु। ज्योति=अग्नि। आपः=जल। पृथिवी=भूमि। विश्वत्य=सब जगत् के चराचर। धारिणी=धारण करनेवाली। यशी—परमात्मा के इन्द्रियाँ क्यों नहीं, इसके लिये बताते हैं कि उस परमात्मा की शक्ति से यह सब प्राण और इन्द्रियाँ उत्पन्न हुई हैं और उसीसे आकाश, वायु, अकिन, जल उत्पन्न हुए हैं और उसीसे आकाश, वायु, अकिन, जल उत्पन्न हुए हैं और उसी से सम्पूर्ण जगत् के। धारण करनेवाली पृथिवी उत्पन्न हुई। जबिक परमात्मा से यह सब उत्पन्न हुए हैं ता परमात्मा नित्य हैं, तित्य में उत्पन्न होनेवाले गुण कैसे उत्पन्न हो सकते हैं; क्योंकि परमात्मा की भी इन्द्रियाँ स्वोकार की जावें, ता वह इन्द्रियाँ उत्पन्न वालो होने से किसी दूसरे पैदा करनेवाले के आधीन होंगी। यदि उसके उत्पन्न करनेवाला कोई इन्द्रिय वालाहोगा, ता उसकी इन्द्रियाँ भी उत्पन्न होनेवाली होंगी, उसके उत्पन्न करनेवाला और कोई होना चाहिये इस कारण कर्म दोष लग जायगा।

प्रश्न चिंद नित्य में श्रांतित्य के गुण नहीं श्रां सकते, तो जीव की इत्द्रियों की क्या श्रावश्यकता हुई। क्योंकि जीव भी नित्य ही है ?

उत्तर—जीव एक देशी है, उसकी अपनी सीमा से बाहर की वस्तुओं के देखने के लिये इन्द्रियों की आवश्यकता है और ज्ञान जो बाहर की वस्तुओं का होता है उसके संस्कार अत पर होते हैं और जीवारमा अल्पज्ञता के कारण अपने में

विचारता है। प्रश्नित चक्षुषो चन्द्रस्यों दिशः मंत्र-अग्निमूर्छा चक्षुषो चन्द्रस्यों दिशः श्रोत्रे वाग्विवृताइच वेदाः। वायुः प्राणो हृदयं विद्यमस्य पद्भ्यां पृथिवी होष सर्वभूतान्त-

क शब्दार्थ - अग्निः=आग । मूर्डा=उसके सिर के समान है,

जिस प्रकार सिर सबसे उत्तम है, इसो प्रकार सतोगुणी सिर का काम देती है अथवा जिस प्रकार हम मुख में दाँतों से चवाकर सूद्रम करते हैं, परमाक्ष्मा अग्नि से पुरुष का परमाणु रूप में ले जाते हैं। चजुषो=इस जिराट के नेत्र के स्थान में। चन्द्रसूर्यो=चन्द्र और सूर्य हैं। दिशा=दिशा जो आकाश में है। शोत्रे=वह श्रवण का काम देतो है। वांग=उसको बाणी के स्थान में जिससे उपदेश करता है। विवृतः=फैला हुआ। वेदाः=ऋग, यजुः, साम और अथवीवेद हैं; जिस प्रकार वाणी से उपदेश करते हैं। परमाक्ष्मा वेदों के द्वारा उपदेश करते हैं। परमाक्ष्मा की वाणी के काम वेद से निकलते हैं। वायु=हवा। प्राणा=परमाक्ष्मा के प्राणों का काम देती है। हृद्यम्=परमाक्ष्मा के रोहे के स्थान में। विश्वम्=जगत्। अस्य=उसकी है। पद्भ्यां=पाँव के स्थान में। पृथिवी=भूमि है। हि=निश्चय करके। एष=वह परमाक्ष्मा। सर्वभूतान्तराक्ष्मा=सम्पूर्ण भूतों के भीतर व्यापक होनेवाला आक्ष्मा है।

त्रर्थ — त्रव उस परमात्मा का विराट रूप में उपदेश करते हैं कि श्राग्न उसके मुख का काम देती है, नेत्रों का काम सूर्य श्रोर चन्द्रमा देते हैं, कानों का काम श्राकाश में रहनेवाली दिशाएँ देती हैं श्रोर उसकी वाणी का काम वेद देते हैं; जैसे वाणीं से जो कुछ उपदेश किया जाता है, वे उपदेश का काम परमात्मा वेदों से लेते हैं; वायु प्राणों का काम देती है; हृदय का काम सम्पूर्ण जगत् देता है श्रीर पाँच का काम प्रथ्वी देती है; वह इन सब के भीतर रहनेवाला परमात्मा है। जिस प्रकार शरीर के भीतर नियम पूर्विक हरकत होने से जीवात्मा के होने का प्रमाण मिलता है; इसी प्रकार संसार का नियमपूर्विक कियावान होना परमात्मा की सत्ता का प्रमाण है। ऐसी कोई वस्तु नहीं, जो स्वयं कोई भी

विकार कर सके। सब विकार परमाश्मा के नियम से होते हैं। वह प्रत्येक वस्तु के भीतर रहकर उसकी नियम से चला रहा है।

मंत्र-तस्मादिग्नः सिम्घो यस्य सूर्यः सोमात् पर्जन्य ओषधयः पृथिटयाम् । पुमान् रेतः सिश्चति योषितायां बह्वीः प्रजाः पुरुषात् सम्प्रसुताः ॥ ५ । २७ ॥

शब्दार्थ—तस्मात्=परमात्मा से । अग्निः=स्थूल द्शा में।
समिधा=जलने की क्रिया वाली । यस्य=जिसका । सूर्य=सूर्य है।
सोमात्=चन्द्रमा की अग्नि से । पर्जन्यः=वर्षा वरसने वाला मेघ
होता है और । ओषधयः=वर्षा से जो अन्न और सम्पूर्ण औषधियाँ
उत्पन्न होतो हैं । पृथिव्याम्=जब वह मेघ वरसकर पृथिवी पर
गिरता है। पुमान्=मनुष्य । रेतः=वीर्य को । सिद्धति=सींचता है।
योषितायां=स्त्री के भीतर । वह्नीः प्रजाः=बहु प्रकार की प्रजा ।
पुरुषात्=पुरुष परमात्मा से । सम्प्रसूताः=उत्पन्न हुई है।

मुर्थ — उसमें मिन स्थूल दशा में जिसका उभारने वाला
भूर्य है उत्पन्न हुम्मा; क्योंकि मिन जो शरीर, इन्द्रिय और
विषयरूप से तोन प्रकार की हुई, वह परमात्मा के कारण
से हुई; चन्द्र में रहनेवाली जिन से, वायु लगने से एकत्र
होकर बरसने वाले मेघ उत्पन्न हुए। जब मेघ पृथवी पर
गिरे, तो उसके गिरने से जे। वर्ष हुई, उससे मौष्धियाँ मर्थात्
मन्न उत्पन्न हुम्रा। अन्न के खाने से मनुष्य में वार्य
उत्पन्न हुम्रा। जब वह बीर्य पुरुष से स्नो में पहुँचा, तो ऋतुदान
के द्वारा बहु प्रकार को प्रजा हो गई। प्रयोजन यह कि जो संसार
में किया नियम से हो रही है और जो कुछ प्रबन्ध चल रहा

है वह सबका सब परमाक्ष्मा की दी हुई हरकत से चल नेर परवेश वस्तु के आंतर रहकर उसके। जियम मे हैं कि

प्रश्न-क्या प्रमास्मा क्रियावान है, जो दूसरे के। क्रिया

(हरकत) दे रहा है ? उत्तर—सर्वव्यापक परमास्मा किस प्रकार क्रिया कर सकता है; क्योंकि एक स्थान छोड़कर दूसरे स्थान पर जाने का नाम क्रिया है ? परमात्मा कहाँ नहीं है, जो उस स्थान से दूसरे स्थान पर जावे। वह स्वयम् क्रिया नहीं करता, परन्तु दूसरों का किया दे सकता है। 🔠 🖐 📗 🥬

प्रश्न-यह किस प्रकार सम्भव है कि अचल वस्तु दूसरी वस्तु के। चला सके । हा पान पान का कि के लिए नामिल

उत्तर-जिस प्रकार चुम्बक पत्थर स्वयम् अचल होता हुआ लोहे का हरकत दे सकता है; इसी प्रकार परमात्मा भी स्वयम् अचल होता हुआ दूसरी वस्तुओं के। चला सकता है।

मंत्र-त्रमाहचः साम य जूषि दीक्षा यज्ञाइच सर्वे कतवा दक्षिणाइच। संवत्तरइच यजमान-इच लोकाः सोमो यत्र पवते यत्र सूर्यः ॥६।२८॥

शब्दार्थ-तस्मात्=उस परमात्मा । ऋचः=ऋग्वेद के मंत्र उत्पन्न हुए । साम=उसी से सामवेद उत्पन्न हुन्रा। यजुं वि=यजुर्वेद । दीचा=ब्रह्मचर्याश्रम के धारण करने पर जो उपदेश दिया जाता है और जो चिह्न नियत किये जाते हैं। यज्ञाः=अग्निहोत्र से लेकर अश्वमेध जितने यज्ञ हैं। च=श्रौर। कतवः=दूसरे प्रकार के यज्ञादि कर्म। दिच्छा = जो यज्ञ करने वालों को द्विणा मिलती है अथवा जो कर्म का फल है वह भी दित्तगा ही है। च=अौर। यजमानः=यज्ञ कर्म करने वाले। सम्बत्सरम्=रात दिन, मास वर्षे आदि समय के भाग । च=ग्रौर। पवते=पकाश करे। यत्र=जहाँ। सूर्यः=सूर्य प्रकाश करे। सोमः=चन्द्र प्रकाश करे। प्रकार प्रकाश करें।

श्रथं—श्रव वताते हैं कि कर्म करता हुआ किस प्रकार कर्म के अभिमान से चचा रहे। ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेद सब परमात्मा ने ही बनाये हैं और यज्ञ की सामग्रो और यज्ञ के नियम और यज्ञ में दिल्ला देनेवाली वस्तुएँ यह सब उस परमात्मा ने बनाई हैं। रात्रि दिवस और यज्ञ करने में जिन स्थानों के। चन्द्रमा प्रकाश करता है, जिनके। सूर्य प्रकाश करता है वह सबही परमात्मा की बनाई हुई हैं, उनमें कौनसी वम्तुएँ हैं, जिनके। में अपनी सममकर अभिमान करूँ। निदान ऐसा विचार करके जब यज्ञ करता है, तो केवल अपने कर्तव्य के। जै। परमात्मा ने नियत कर दिया है, पूर्ण करता है वह अभिमान से बचा रहता है।

मंत्र-तरमाच देवा बहुधा सम्प्रसृताः साध्या मनुष्याः परावो वयांसि । प्राणापानो बीहियवौ तपद्रच श्रद्धा सत्यं ब्रह्मचर्यं विधिश्च ॥७।२६॥

शब्दार्थ—तस्मात्=उसी जगत्-कर्ता परमात्मा के बनाने में । देव।=ऋषि लोग जो विना माता पिता आदि के संसार में उत्पन्न होते हैं। बहुधा=बहु प्रकार के। सम्प्रस्ता=उत्पन्न हुए हैं। साध्या=इसी जनम में उन्नित प्राप्त करने योग्य दूसरी प्रकार के देवता। मनुष्या=सामान्य बुद्धि वाले। परावः=पशु। वयांसि=पन्नी। प्राणापानौ=प्राणापानादि वायु। ब्रोहियवौ= अग्निहोत्र करने योग्य चावल यव। तपः=शरीर के दर्शन के लिये परिश्रम। श्रद्धा=श्रद्धा जो शुभ काम और विद्वाना के भीतर एक प्रकार की आदर की टांष्ट होती है। सत्यं=आत्मज्ञान के अनुकूल

कहना । ब्रह्मचर्य=वेद के नियमानुकूल इन्द्रियों का रोकना । विधिश्च=इस प्रकार करो ऐसा मत करो ।

अर्थ- उसी परमात्मा से आदि संसार में बहुत प्रकार के देवऋषि जो विना माता पिता के उत्पन्न हुए, उसी परमात्मा से वह ऋषि जो इसी जन्म के कमों से मुक्ति प्राप्त करने के योग्य हैं उत्पन्न हुए, उसी परमात्मा से सर्व मनुष्य साधारण बुद्धि रखनेवाले उत्पन्न हुए श्रीर परमात्मा ने चराचर पशु, पत्ती इस्याद् जीव उत्पन्न किये, उसी परमास्मा से शाग, अपान इस्यादि अनेक प्रकार के अन्न उत्पन्न हुए, उसी परमात्मा से तप करने की शक्ति मनुष्यों का प्राप्त हुई, उसके उपदेश से श्रद्धा उत्पन्न हुई, उसने ही संसार में सत्यत्रत का अभ्यास दिया, उसीने ब्रह्मचर्याश्रम के नियमों का वेद द्वारा उपदेश किया श्रीर उसने प्रत्येक संकलन विकलन की आज्ञा जीवों का देकर इस याज्य बनाया कि वह अपने जीवन का ठीक प्रकार चला सकें। जब सब कुछ परमात्मा ने दिया है, ते। वह कौनसी वस्त है जिस पर हम श्रभिमान करें। वह मनुष्य मूर्ख है, जो संसार में दूसरों के। नीच समभते हैं। वह मनुष्य मूर्ख हैं, जा कर्म पर अभिमान करते हैं। सबसे अधिक वह मनुष्य मूर्ख हैं, जे। अपने के। दूसरों से उत्तम विचार करते हैं। जिसमें जो कुछ गुगा हैं वह परमाक्ष्मा से हैं ज्योर जो कुछ दे। ष हैं, वह प्रकृत के सङ्ग से। जीव ते। ब्यर्थ अभिमान करने वाला है।

मंत्र-सप्तप्राणाः प्रभवन्ति तस्मारसप्तार्चि-षःसमिधः सप्त होमाः। सप्त इमे लोका येषु चरन्ति प्राणाः गुहाहाया निहिताः सप्त सप्त ॥ = 1 ३०॥ शब्दार्थ — सप्तप्राणाः=सात प्राण सिर में बास करनेवाले, दो नेत्र में बास करनेवाले, दो कान में बास करनेवाले, दो नाक में एक मुख में। प्रभवन्ति=उरपन्न होते हैं। तस्मात्=उस परमात्मा से। सप्ताचिषः=सात प्रकार की किरणों जो सात प्रकार के पृथक पृथक देशों के। प्रकाश करती हैं। सिमधा इस अग्नि के। उभारनेवाली सिमधा। सप्तहोमा=सात प्रकार के विषयों के प्रहणवाली शक्ति। सप्त=सात। इमे=प्रस्यत्त। लोका=देखने का कारण अथवा जो हिट पड़ते हैं शरीर मन में। चरन्ति=किया करते हैं। प्राणाः=प्राण। गुहाशया=जो से।ते समय अन्तःकरण के भीतर स्थित होते हैं। निहिता=स्थित रहते हुए। सप्त-सप्त= सात-सात।

अर्थ — ज्ञानेन्द्रियाँ और उसमें काम करने की शक्ति देनेवाले सात प्रागा और उनकी सहायक शक्तियाँ और कुल प्रवन्य जा इस शरीर के भीतर स्थित हैं, जिससे ज्ञानेन्द्रियाँ और उनकी प्रकाश शक्तियाँ और उनके सहायक सब परमात्मा ने ही

बनाये हैं।

प्रश्न—सात प्राणों से क्या प्रयोजन है ?

उत्तर – सिर के भीतर जो ज्ञानेन्द्रियों के सात छिद्र हैं, उनको सहायता देनेवाली जो प्राण-शक्ति है, वह सात छिद्रों से सम्बन्ध रखते हुये सात प्राण कहलाते हैं।

मंत्र-अतः समुद्रा गिरयद्य सर्वेऽस्मात्स्य-इदन्ते सिन्धवः सर्वरूपाः । अतद्य सर्वा ओष-ययो रसद्य येनेष भूतेस्तिष्ठते ह्यन्तरात्मा ॥

8 1 38 11

शब्दार्थ-- अतः=उस परमात्मा से। समुद्रा=सम्पूर्ण समुद्र।

गिरयः=समस्त पहाड़ । सर्वे=सब । श्रस्मात्=उस परमात्मा से। स्थन्दन्ते=बह रहे हैं । सिन्धवः=समस्त नद्यादि । सर्वस्पा= उत्तर से दिन्या के। जानेवाली, पूर्व से पिन्छम के। जानेवाली, पिन्छम से पूर्व को जानेवाली। पिन्छम से पूर्व को जानेवाली। प्रतः=उस परमात्मा से । च=श्रीर । सर्वा=सव । श्रीषधयः= श्रीषधि श्रन्न इत्यादि । रसश्च=सम्पूर्ण रस । येन=जिससे। एव=बह परमात्मा । भूते=पंच भूतों से बने हुए श्रस्थि, मांस, चर्वी इत्यादि से । तिष्ठते=शरीर में स्थित होता है । हि=निश्चय करके। श्रन्वरात्मा=जो शरीर के भीतर रहने वाला जीवात्मा है।

अर्थ—उस परमात्मा ने ही सम्पूर्ण समुद्र जो संसार को धेरे हुए हैं, इसी लोक के नहीं, किन्तु जितने सितारे ब्रह्माएड में हैं, उनमें जितने समुद्र हैं, पहाड़ हैं और जितने बहनेवाले (नद्) नदी हैं, चाहे वह उत्तर से दिच्या का जानेवाली हों अथवा द्विण से उत्तर को, चाहे पाच्छम से पूर्व के। त्रौर पूर्व से पच्छिम के। सब उसी परमात्मा से उत्पन्न हुई हैं और उसी परसात्मा से प्रत्येक प्रकार का छन्न छौर छौषधियाँ उत्पन्न हुई। उसी से भीतर जितने रस उत्पन्न होते हैं जिससे श्रास्थ, मांस, चर्बी इत्यादि शरीर के भाग बने हैं यह सब उसी परमात्मा से बने हैं, जिस शरीर के भीतर आक्ष्मा रहता है, वह सब परमारमा ने ही बनाया है. जिस देश में रहता है, वह देश भी परमाम्मा ने ही बनाया है। जिस महाद्वीप में है, वह परमात्मा ने ही बनाया है, जिस भूमि पर वास करते हैं, वह परमात्मा ने हो बनाई है। जिस ब्रह्माएड के बहुत छे।टे भाग हैं, हमारी भूमि है, वह सब परमात्मा ने ही बनाई है। पहाड़ श्रीर समुद्र उसी ने बनाए हैं। भला उससे पृथक् होकर जीव कहाँ शांति पा सकता है।

मंत्र-पुरुष एवेदं विइवं कर्म तपो ब्रह्म परा-

### मृतम् । एतद्यो वेद निहितं गुहायां सोऽविद्या-ग्रांथें विकिरतीह सोम्य ॥ १० । ३२ ॥

शब्दार्थ — पुरुषः=परमात्मा से। एव=ही। इदं=यह। विश्वं= जगत्। कर्म=जे। कुछ क्रिया की आती है। तपः=ज्ञान। ब्रह्म=वेद। परामृतम्=महान् अमृत अर्थात् नाश रहित। एतद्=इस बात को। या=जो मनुष्य। वेद=जानता है। निहितं=स्थित होकर। गुहायां=भीतर आधे आकाश में। सः=वह मनुष्य। आवद्या प्रनिथम=उलटे ज्ञान को प्रनिथ के। जिससे जीव वधा हुआ है। विकिरति=काट डालता है। इहि=इस संसार में। सौम्य=हे प्रिय पुत्र।

श्रर्थ—यह सब जगत परमारमा के रहने का स्थान है, इसके भीतर बाहर परमारमा हो है। जो कुछ कर्म श्रोर ज्ञान है, वह सब उस परमारमा का ही है, जो श्रादमी के श्राकाश में उनके। स्थित करके इस बात की जान जाता है, वह श्रविद्या की गाँठ के। जिससे यह जीव बँधा है, काटकर मुक्त हो जाता है। जब तक परमारमा के स्वरूप में इस जगत के। श्रोर जगत में परमारमा के स्वरूप के। नहीं देखता। जैसे घड़े के भीतर श्राकाश श्रोर श्राकाश के भीतर घड़ा है ऐसे ही सब स्थान में परमारमा व्यापक है।

इति द्वितीय मुएडक का प्रथम खएड समाप्तः।

अथ दितीय मुण्डक-दितीय खण्ड मंत्र-आविः सन्निहितं गुहाचरन्नाम महत्प-दमेत्रैतत्समर्पितम् । एजत्माणन्निमिषच्च यदे-

## तज्ञानथ सदसहरेण्यं परं विज्ञानाचहरिष्ठं प्रजानाम् ॥ १ । ३३ ॥

शब्दार्थ — आवि:= जो योगी और ज्ञानी मनुष्यों के शुद्ध और स्थिर मन में प्रकाश होता है। सिश्चिहतं= जो सर्वदा उनके। निकट ही मालूम होता है। गुहाचरन्= जो ज्ञानियों की बुद्धि में स्थिर होता है। नाम=प्रसिद्ध है। महत्=सबसे बड़ा। पद्म्= जो प्राप्त होने ये। या। अत्र=उस अपने अन्तःकरण में मिलने बाले त्रक्ष में। एतत्=यह मन। समर्पितम्=ठीक प्रकार लगाया हुआ। राज्ञत्=काँपने बाले। प्राणात्=प्राणों के द्वारा मनुष्य और पशु इत्यादि। निमिषत=प्राण की चाल से शूत्य मृत्य अवस्था के। पहुँचा हुआ। च=और दूसरे अन्य जीव पत्थर वृत्त इत्यादि। असत्=जो। संसारों मनुष्यों के। सुख मालूम हो। वरेण्यं=प्राकृति पदार्थों के ज्ञान से। यत्=जो। वरिष्ठम्=बहुत ही उन्न है। प्रजानाम्=मनुष्यों के लिये।

श्रथं — जिस ब्रह्म की शिक्त से यह जगत उत्पन्न होता श्रीर स्थित रहता व नाश होता है, यद्यपि वह सब से वड़ा है, तो भी उसका प्रकाश साफ श्रीर स्थित पन में ये। गियों के। मालूम होता है। जिस प्रकार सूर्य का प्रतिविक्त सब देश में पड़ता है, परन्तु जहाँ निर्मल जल या साफ शीशा हो वहीं हिंद श्राता है। इसी प्रकार परमाक्ष्मा सर्वत्र विद्यमान है, परन्तु उसका प्रकाश ये। गियों श्रीर ज्ञानियों के हृदय में होता है। श्रज्ञानी पुरुष सहस्रों जन्म यहन करने पर उसके। नहीं जान मकते। जैसे नेत्र में शंजन होता है, तो जिसके हाथ में साफ श्रीर सुथरा शीशा हो श्रीर प्रवाश में खड़ा हो, तो वह प्रत्येक स्थान पर नेत्र में श्रञ्जन को देख सकता है, परन्तु जिसके हाथ में श्रीशा नहीं श्रीर जो श्रंधेरे में खड़े हैं, या शीशा मैला बहुत हिल

रहा है, वह सम्पूर्ण संसार में घूमकर भी सुरमा के। नहीं देख सकता। प्रयोजन यह है कि ब्रह्म यदि दृष्टि पड़ता है, तो योगियों की बुद्धि में दृष्टि खाता है छौर किसी जगह जीवन भर खोज करने से नहीं मिल सकता। दूसरा के। ई सुख चाहे वह सांसारिक पदार्थों के प्राप्त होने से हों, चाहे प्राकृति पदार्थों के चमरकार से प्राप्त हों, किसी दशा में उस सुख के सामने नहीं आ सकता, जो सुख परमारमा के दर्शन से प्राप्त होता है। वह चक्रवर्ती राज्य और संसारिक प्रत्येक सुख से करोड़ों अरबों गुणा उत्तम है। उसके सामने सब सुख तुच्छ हैं। जो इस बात के। जानता है, उसके। के।ई कष्ट हे। ही नहीं सकता।

मंत्र—यदिश्चिमचदणुभ्योऽणु यस्मिन्लोका निहताः लोकिनइच । तदेतदक्षरं ब्रह्म स प्राणस्तदु वाङ मनः तदेतत्सत्यं तद्ऽमृतं तदे-द्भव्यं सोम्य विद्धि ॥ २ । ३४ ॥

शब्दार्थ — यद्चिमतः = जो प्रकाशक का भी प्रकाश है।

यतः जो। श्राणुभ्योऽणु=सृद्धम से सृद्धम है। यिस्मन्=जिसके

भीतर। लोका=हिंद्ध श्रानेवाले पृथिवी, चन्द्र, सूर्य दृश्यादि।

तिहताः=स्थित हैं। लोकिनः=जो मनुष्यों में रहनेवाले मनुष्य

श्रीर पश्र दृश्यादि हैं। च=श्रीर। ततः=वह। एतत्=यह। श्राणः=सव

नाश रहित। ब्रह्म=परमात्मा है। स=वही ब्रह्म। प्राणः=सव

नाश रहित। ब्रह्म=परमात्मा है। स=वही ब्रह्म। प्राणः=सव

नात के प्राण हैं जो। ततः=वह है। वाक्=वाणी। मनः=मन

है। ततः=वह। एततः=यह एक रहनेवाला है। ततः=वह।

श्रमृतम्=श्रमृत। ततः=वह। वोद्धव्यम्=मन से जानने योग्य।

सौम्य=त्यारे पुत्र। विद्ध=समभ ले।

शर्थ— जो प्रकाश करनेवालों के। भी प्रकाश करता है, जो परमात्मा सूच्म में भी सूच्म, छे।टे से छोटा है। जिसमें सम्पूर्ण पृथिवी, चन्द्रमा, सूर्य्य इत्यादि लोक और उन लोकों में बास करनेवाले मनुष्य पशु स्थित हैं, वही नाश रहित ब्रह्म सबसे बड़ा और सबमें व्यापक परमात्मा है। वह सम्पूर्ण जगत के प्राणों का प्राण और वाणी की वाणी और मन का मन है। श्रीर वही तीन काल एकमा रहनेवाला और मौत के भय से निभय नित्य मुक्त है अर्थात् अमृत है और वही निशाना है जिस पर काम करने की जरूरत है इस बात को प्रिय पुत्र इस प्रकार जान ले।

मंत्र-धनुर्गृहीत्वोपनिषदं महास्त्रं दारं ह्यपासा निशितं सन्धर्यात । आयम्य तद्भावगतेन चेतसा लक्ष्यं तदेवाक्षरं सोम्य विद्धि ॥३।३५॥

शब्दार्थ—धनु=कमान जिससे बाण चलाया जाता है।
गृहीत्वा=पकड़ कर। श्रौपनिषद्=जो उपनिषदों में, श्रथीत्
बहाविद्या की पुस्तकों में दिखाया है। महास्त्रं=जो बहुत बड़ा
श्रस्त है। शरम्=बाण। हि=निश्चय करके। उपास=जो बह्य श्रौर
जीव में जो ज्ञान की दूरी इसके। ध्यान से दूर करके। निशितम्=
तेज करके। संधीयत=ठीक लच्य ताककर। श्रायम्य=इस
कमान के। खींचकर। तद्भावगतेन=ब्रह्म की भावना से युक्त।
चेतसा=मन के द्वारा। लच्य=लच्च। तत्=बह। एतत्=है।
श्रचरम्=न।श रहित। सौम्य=प्रिय शिष्य। विद्धि=जान।

श्रथं—उपनिषद् का बताया हुआ कमान हाथ में पकड़ कर जो बहुत बड़ा शास्त्र है, उसमें वाण उपासना के खूब तेज करके रक्खो और इस धनुष का खींचकर ब्रह्म के ग्रेम से मस्त हुए मन के साथ इस लक्त पर जो खनर ब्रह्म के नाम से पुकारा जाता है, ठीक ठीक आगे लिखे हुए विधान पर निशाना लगाओ। हे प्रिय शिष्य! इस नियम को सममो।

मंत्र-प्रणवो घनुः शरो ह्यातमा ब्रह्म तह्यक्ष्यमुच्यते। अप्रमत्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्-मयो भवत् ॥ ४। ३६॥

शब्दार्थ -प्रणवः=ओंकार यह एक । धनुः=धनु है । शरः= शर । आत्मा=आत्मा है । अप्रमत्तेन=आलस के त्याग और सावधान होकर । वेद्धव्यं=इस बाण के निशाना पर लगाना चाहिये। शरवत्=तीर की भाँति । तन्मयः=अपने विचार के। बनाकर । भवेत्=हो जावे।

द्यर्थ — द्योंकार जो परमात्मा का सर्वोत्तम नाम सबसे बड़ा कहाता है, वह धनुष है और श्रात्मा निश्चय तीर है और जिस लच्च पर वाण लगाना है. वह ब्रह्म श्र्यात् परमात्मा है अर्थात् श्री में के द्वारा श्रात्मा का परमात्मा में लगाना है : क्योंकि धनुष के द्वारा वाण लच्च पर लगा करता है, परन्तु किस प्रकार इस बाण के लगाना चाहिये कि बहुत ही सावधानी से, क्योंकि बे-परवाही से यह बाण नहीं लग सकता, किन्तु श्रालस के। त्याग, श्रपने कर्तव्य पर श्रास्ट होकर श्रोंकार के द्वारा जीवात्मा की परमात्मा की श्रोर लगाना चाहिये। जिस प्रकार धनुष से छूटा बाण सीधा लच्च की श्रोर जाता है, बोच में इधर उधर नहीं जाता, इसी प्रकार श्रात्मा के। सीधा परमात्मा की श्रोर लगाना चाहिये ताकि श्रार लगाना चाहिये, इधर उधर नहीं भटकाना चाहिये ताकि यह श्रात्मा परमात्मा जैसा हो जावे, जैसे परमात्मा सर्वाचत श्रानन्द है, इसी प्रकार जीव भी श्रानन्द प्राप्त करके सचिदानन्द बन जावे; क्योंकि सत्चित् तो श्रात्मा पूर्व से ही है, श्रानन्द वन जावे; क्योंकि सत्चित् तो श्रात्मा पूर्व से ही है, श्रानन्द

परमात्मा से नैमित्तिक प्राप्त हुन्त्रा। त्रातः जीवात्मा परमात्मा जैसा सिंदानन्द बन जावेगा।

प्रश्न-क्या जीव ब्रह्म बन सकता है ?

उत्तर—जो बनता है वह बहा कहला ही नहीं सकता। जीव बहा नहीं बनता, किन्तु उसमें बहारूपता श्रर्थात् ब्रह्म जैसे गुण विद्यमान हो जाते हैं।

प्रस्त—क्या जीव ब्रह्म की भाँति सर्व-ठ्यापक हो जाता है?

उत्तर—नहीं केवल ब्रह्म का आनन्द गुण मिल जाने से
सर्त्वित् जीवातमा ब्रह्मरूप कहलाता है; ब्रह्म नहीं। जैसे लोहा
अग्नि में गर्म होकर लाल हो जाता है; उस समय लोहा अग्नि
रूप तो हो जाता है, परन्तु अग्नि नहीं होता। इसी प्रकार जीव
में आनन्द के आ जाने से सचिदानन्द हो जाता है, परन्तु सर्वउयापक इत्यादि गुण नहीं आते; केवल आनन्द गुण आता है।

मंत्र-यस्मन् द्योः पृथिवी चान्तरिक्षमोतं मनः सह प्राणेश्च सर्वैः तमेवैकं जानथ आत्मान मन्या वाचा विमुचथामृतस्यैष सेतुः ।५।३७॥

राब्दार्थ — श्रास्तन्=इस परमारमा के भीतर। द्यौः=सूर्य, चन्द्र, सब लोक अर्थात् श्रह । पृथिवी=भूमि । श्रान्तरित्तं = जिसके सहारे वायु श्रीर मेघ रहते हैं श्रार्थात् श्राकाश । श्रीतम्=जिस अकार माला की गुरियों में लागा होता है, ऐसे पिरोया हुआ। मनः=मन। सह प्राणी=सम्पूर्ण प्राणों के साथ । च=श्रीर। सर्वे=सब इन्द्रियाँ इत्यादि के। तम्=उस। एव=ही । एक=एक के। । जानथ=पुरुषार्थ करके साधनों के द्वारा से जाने। श्रास्तन=एक परमात्मा है । श्रान्य=दूसरे । वाचः=वाणी। विमुद्ध्यथ=नितान्त त्याग दो। श्रामृतस्य=मुक्ति का । एव=ही। सेतु=पुल है।

अर्थ जिस परमात्मा में सूर्य, चन्द्र, पृथिवी तारे इत्यादि समस्त लेक रहते हैं, जिसके भीतर आकाश रहता है। प्रयोजन यह है जा पृथिवी, चन्द्र, सूर्य, तारे, आकाश इत्यादि के योग से भी बड़ा है और जिसमें सम्पूर्ण इन्द्रियों के साथ प्राण पिरोये हुए हैं, जिस प्रकार तागे में माल के मनके ; हम उस एक की पुरुषार्थ करके जातें, क्योंकि वे आत्मा ही संसार में सागर से पार उतारने के लिये पुल हैं। जो इस आतमा के। नहीं जानता, वह दु:ख सागर से कभी पार नहीं हो सकता; क्योंकि जिस प्रकार द्यांधकार के। दूर करने के लिये प्रकाश के त्रातिरिक्त अन्य साधन नहीं। शीत का दूर करने के लिये अतिरिक्त गरमी के दूसरा उपाय नहीं ; प्रकृति जड़ अर्थात् परतंत्र होने से दुःख स्वरूप ही है, जिसमें दुःख हो है, उससे दुख किस प्रकार दूर है। सकता है। जीवाश्मा दुख सुख दोनों से पृथक् है, वह स्वभाविक सुखी है न दुखो। इसलिये जीवात्मा से दुख दूर होना भी सम्भव नहीं, केवल परमात्मा ही आतन्द स्वरूप है, उन्हीं से दुःख छूट सकता है। इस लिये परमात्मा के। जानने के अतिरिक्त और सब बातें। के। स्याग दे।।

संत्र-अराइव रथनाभी संहता यत्र नाड्यः त एषोऽन्तश्चरते बहुधा जायमानः । ओमित्येवं ध्यायथ आत्मानं स्वस्ति वः पाराय तमनः प्रस्तात् ॥ ६ । ३ = ॥

शब्दार्थ — अराइव=जैसे पुट्टियाँ पहिये की। रथनाभी=गाड़ी के पहिया की वेदों में इधर उधर लगी होती हैं। संहता यत्र नाड्यः=मिली है इसी प्रकार नाभि चक्र में सम्पूर्ण नाड़ियाँ। स=वह परमारमा। एष=इनके। अन्तश्चरते=इन सब के भीतर विद्यमान है। बहुधा जायमानः=बहुत तरह से प्रकाशित होता है अर्थात् येगा, विराग ज्ञान और मुक्ति से प्रकाश होंने वाला। अोमित्येवम्=ओरम् इस शब्द के द्वारा से है। ध्यायथ=ध्यान करते हुए। आत्मानम्=जो सब जगत् में ब्यापक है। स्वस्ति=जो कल्याण स्वरूप है अथवा जिसके ज्ञान से ही कल्याण अर्थात् मुख और शान्ति होती है। वा=तुमका। पाराय=दुख के समुद्र से पार करने के लिये। तमसः=अ्ञान और अंधकार से। परस्तात=ो पृथक् हैं जिसका कभी अविद्या और अञ्चान हो नहीं सकता।

अर्थ-जिस प्रकार रथ के पहिचे की नाभि में पुट्टियाँ लगी हुई होती हैं, ऐसे शरीर के भीतर रेहि के आकाश में सम्पूर्ण नाड़ियाँ एक स्थान पर मिल रही हैं। इस स्थान पर योगी पुरुष परमात्मा की याग, वैराग्य और ज्ञान से मन की स्थिर करके उस परमात्मा के स्वरूप की अनुभव करते हैं। उसके ध्यान का विधान यही है कि उसकी ओ३म् इस अचर के द्वारा जा परमात्मा का सबसे बड़ा नाम है, शब्द का उचारण श्रीर अर्थ के विचार करने से करे। वह श्रीरम् तुम्हारे लिये कल्याणकारी अर्थात् दुःख और भय से छुड़ाकर, सुख, शांति चौर निर्भी कता के। देनेवाला होगा और उसके जप और विचार से ध्यान करके तुम इस दुखों के समुद्र से पार जा सकागे। क्योंकि उस परमात्मा के भीतर किसी प्रकार की अविद्या और अंधकार नहीं। जें। स्वयम् अविद्या और अज्ञान से बचा है, वही तुमका गिरने से बचा सकता है। जा प्रकृति अज्ञान स्वरूप है और जा जीव अल्पज्ञ होने से अविद्या के चकर में आनेवाला है, उसके संग से तुम इस अविद्या से पार नहीं है। सकते। किन्तु उस ज्ञान स्वरूप परमात्मा की उपासना से ही अविद्या से पार होगे। । । वन्नियम्बरुष्ट । क्रम्यून्य । । समाध्यम अपनी मंत्र—यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्येष महिमा भुवि दिव्ये ब्रह्मपुरे होष व्योम्न्यातमा प्रतिष्ठितः। मनोमयः पाणशरीरनेता प्रतिष्ठितोऽते हृद्यं सन्निधाय तदिज्ञानेन परिपद्यन्ति धीरा आनन्दरूपममृतं यदिभाति॥ ७। ३६॥

राइदार्थं — यः=जो । सर्वज्ञ=सबके जाननेवाला। सर्वविद्= सबका जानता है । यस्य=जिसकी। एष=यह। महिमा=महत्ता बढ़ाई। भुवि=इस पृथवी पर। दिव्ये=शुद्ध त्राकाश में। ब्रह्मपुर= ब्रह्मांड जो रेाहे जिसमें समाधि त्रवस्था में जीव स्थित होता है। ही=निश्चय करके। एष=यह। व्योग्नि-त्रकाश में। त्रात्मा= सर्वा व्यापक। प्रतिष्ठित=स्थित है। मनामयः=जिस प्रकार की मन को त्रवस्था हो वैसा ही दृष्टि त्रानेवाला। प्राण=प्राण जो इन्द्रियों का चलाते हैं। शरीर=शरीर। नेताः=इनका नियम से चलानेवाला। प्रतिष्ठितः=स्थित रहता है। त्रव्रो=भोजन के कारण से। हद्यं=रोहे में जो त्राकाश है। सन्निधाय=उसके सहारे रह-कर। तद्विज्ञानेन=उसके ठोक प्रकार जानने से। परिपश्यन्ति= सब त्रोर से देखते हैं या स्थान पर देखते हैं। धोरा=विद्वान लोग। त्रानन्दस्य=त्रानन्द स्वरूप। त्रमृतम्=जो किसी समय में न मरे। यत=जो। विभाति=जो प्रकाश करता है।

त्रर्थ — जो परमात्मा सब के जाननेवाला है। जो एक ही काल सब के। जानता है, जिसकी यह महिमा पृथिवी पर प्रकाशित है, जिसकी महिमा में किसी प्रकार का दोष नहीं, जो रोहे कमल में त्रथवा ब्रह्माएड के छिद्र में दृष्टि त्राता है, जे। जाकाश में व्यापक है। कर स्थित है, जे। जीवात्मा मन की

अवस्था के मनुकूल अपनी दशा को अनुभव करता है, जो शरीर ऋौर प्राची का प्रबन्ध में चलानेवाला है. जे। प्राच भाजन से स्थिर रहते हैं। जा रोहे में स्थित होकर उस परमात्मा के ठीक ठीक जाननेवाले बुद्धिमान् मनुष्य, उस श्रानन्द स्वरूप असृत रूप का, जा सब पदार्थों का प्रकाश करता है; उसका प्रत्येक और विद्यमान देखने में काइ ऐसी वस्तु नहीं जे। उससे न बनी हो। कोई काम करनेवाली शक्ति नहीं, जा उसकी सहायता के विना काम कर सकती हो। जो कुछ संसार में काम हो रहा है, वह उस परमात्मा की महिमा का प्रकाश कराता है। श्रीर श्राकाश के भीतर सुये, चन्द्र श्रीर तारे काम कर रहे हैं, वह सब उस परमात्मा के नियम में चल रहे हैं। ब्रह्माएड के भीतर के हिं वस्तु नहीं जो इसके नियम का ताड़ सके। इसकी आज्ञा का उल्लंघन करके काई दंड से बच नहीं सकता। कोई बड़े से बड़ा महाराजा ऐसा नहीं कि जो उसके वारन्ट मृत्यु की एक मिनट के लिये रोक सके। चालीस चालीस लाख सेना रखते हुए, तापें और बन्दूकें, गढ़ और भवन उसके नियम से स्वतंत्र नहीं रह सकते काई शक्ति नहीं जो उसके दंड से बचा सके। केल्ला होता

मंत्र-भिद्यते हृदयग्रान्थि। श्रिद्धवान्ते सर्वनं-इायाः । क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्ह्छे परावरे ॥ = । ४०॥

राब्दार्थ — भिद्यते=दूर जाती है रोहे की गाँठ अर्थात सूक्ष्म शरीर से वियोग हो जाता है। जन्म-मरण में तो सूक्ष्म शरीर से साथ रहता है, परन्तु उस दशा में पृथक हो जाता है। छिद्यन्ते= नष्ट हो जाते हैं, दूर जाते हैं। सर्वसंशयाः=सब प्रकार के संदेह नष्ट हो जाते हैं। च=और। अस्य=उस ब्रह्मज्ञानी के। कर्माण= सब कर्म । तस्मिन्=उस अवस्था में । हब्टे=जब साचात देख लेता है। परावरे=जे। इन्द्रियों से अनुभव होने योग्य नहीं है।

श्रध — जब कोई पुरुष इन्द्रियों से श्रनुभव न होने ये। ग्य परमारमा के। भीतरी ज्ञान चन्नु से देख लेता है, तब उसके रोहे की गाँठ श्रथीत् सृदम शरीर का सम्बन्ध टूट जाता है। सब संदेहों का सम्बन्ध सन से है श्रीर मन का सूदम शरीर से। जब सूदम शरीर ही न रहा, तो मन कहाँ ? जब मन ही नहीं, तो उसमें उरपन्न होनेवाले संदेह कहाँ ? श्रतः सम्पूर्ण संदेह दूर हो जाते हैं श्रीर जब मन ही नहीं रहा, जिसमें सब कमों के संस्कार रहते हैं, ते। उसमें रहनेवाले कम किस प्रकार रह सकते हैं ? उस ज्ञानी के सब कम नष्ट हो जाते हैं।

अश्न-क्या सम्पूर्ण कर्म ब्रह्मज्ञानी होने पर नष्ट हो जाते हैं?

उत्तर—जब तक कर्मों का अभिमान बना है, तब तक ब्रह्मज्ञानी या मुक्ति हो ही नहीं सकती। जब मुक्ति होती है, तब कोई कर्म शेष नहीं रहता। जैसे जब दीवाला निकल जावे, तब लेने और देने दानों की समाप्ति हो जाती है।

प्रश्न-क्या कारण है कि मुक्ति की दशा में कर्म की समाप्ति

मानी जावे ?

हत्तर कर्म के संस्कार मन में रहते हैं श्रीर मन सूद्म श्रीर में शामिल है, इसलिये जब सूदम शरीर श्रीर मन नहीं रहेंगे, तब कर्म किस प्रकार रह सकते हैं।

प्रश्न – बहुत से मनुष्य कर्म को श्रनादि मानते हैं। जब वह

अनादि हैं ता उनका मुक्ति में नाश कैसे हो सकता है ?

उत्तर—जीव में कर्म करने की शक्ति अनादि है और कर्म पूर्व ही से अनादि हैं। जैसे रात और दिन, सृष्टि और प्रलय, क्रम स अनादि हैं, स्वरूप से नहीं।

प्रश्न-क्या सूच्म शारीर मुक्ति में नहीं रहता ?

उत्तर—जबिक सूद्दम शरीर प्रकृति से उश्पन्न हुन्ना है, ते। मुक्ति में किस प्रकार साथ रह सकता है। मुक्ति में जीव के साथ निस्य पदार्थ रहते हैं ; म्रानित्य पदार्थ नहीं रह सकते।

प्रश्न—यदि मुक्ति में सूच्म शरीर की विद्यमानता स्वीकार की जावे, ता क्या दोष होगा ?

उत्तर—उस दशा में सूदम शरीर निश्य हो जावेगा श्रौर जो सूदम शरीर का उत्पन्न होना शास्त्रों में लिखा है, वह श्रशुद्ध हो जावेगा।

प्रश्न यदि सूद्रम शरीर के। अनादि और निस्य स्वीकार कर लें, ता क्या हानि होगी ?

उत्तर-प्रथम तीन के स्थान में चार अनादि हो जावेंगे। दूसरे सूदम शरीर का जा लज्ञ्ण किया है, वह अशुद्ध हो जावेगा।

मंत्र-हिरण्मये परे कोशे विरजं बहा निष्फः लम् । तच्छुभं ज्योतिषां ज्योतिस्तद्यदात्म विदेशिवदुः ॥ ६ । ४१ ॥

शब्दार्थ — हिरएयमये=विज्ञानमय के वि है। परे=श्रगले के वि में। विरजं=सम्पूर्ण प्रकार के मल से पृथक। ब्रह्म=परमात्मा विद्यमान है। निष्फलम्=जिस परमात्मा के शाण, मन इत्यादि के हि कला नहीं। तत्=वह परमात्मा। शुभ्रम्=शुद्ध है। ज्योतिषां ज्योतिः=सम्पूर्ण सूर्यादि का भी प्रकाश करनेवाला है, सूर्यादि सब ही प्रकाशक उसकी शक्ति से प्रकाश हैं। तत्=वह परमात्मा। यत्=जिसके।। श्रात्मविदः=श्रात्मा के। जाननेवाले। विदुः=जानते हैं।

अर्थ-इस शरीर में पाँच केष अर्थात एक अनमय केष, दूसरा प्राणमय केष, तीसरा मनामय केष, चौथा विज्ञानमय केाष, पंचम आनन्दमय केाष । निदान विज्ञानमय केाष से परला जो आनन्दमय केाष है, उसमें ब्रह्म का दर्शन होता है; जिस पर किसी प्रकार का आवरण नहीं। संसार में जो ब्रह्म को देखते हैं, वह प्रकृति के आवरण से ट्रॅंपा हुआ है, परन्तु आनन्दमय केाष के भीतर इस आवरण से शून्य दृष्टि पड़ता है। वह परमात्मा शुद्ध है और परमात्मा प्रकाश करनेवाले सूर्य, चन्द्र और जीव इत्यादि का भी प्रकाश करनेवाला है। उसकी वही मनुष्य जानते हैं, जो जीव की जानते हैं; जिसकी जीव के तत्त्व का ज्ञान नहीं, उसकी परमात्मा का ज्ञान किस प्रकार हो सकता है। जो मनुष्य अपनी आँख की नहीं देख सकता, वह नेत्र के सुरमा की किस प्रकार देख सकता है। अतः वही मनुष्य परमात्मा की जान सकते हैं, जो प्रथम जीवात्मा की जान सकते हैं।

प्रश्न — क्या जीव और ब्रह्म एक है ? जीव के जानने से ब्रह्म का ज्ञान होगा ? किस्स महास्था के किस्स का जानने से

उत्तर— जीव ब्रह्म एक नहीं, किन्तु जिस प्रकार नेत्र और सुरमा दे। वस्तु हैं, परन्तु उनमें इस प्रकार का सम्बन्ध है कि जी नेत्र का देखता है, वह नेत्र के सुरमा का देखता है।

मंत्र-न तत्र सूर्यो भाति न चंद्रतारकं नेमा विद्युतो भान्तिकृतोऽयमग्निः। तमेव भान्त मनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वभिदं विभाति॥ १०।४२॥

शब्दार्थ-न=नहीं। तत्र=चानन्दमय केष के भीतर।
सूर्यः=मूर्य। भाति=प्रकाश करता है। न=नहीं। चन्द्रतारकं=यह
भी उस स्थान में चन्द्र, तारे प्रकाश करते हैं। न=नहीं।

इमे विद्यतः = यह विद्युत जो नेत्र के। चकाचौंध करती है। भान्ति = वहाँ प्रकाश करती है। कुतः = कहाँ। अयम = यह। अग्निः = अग

अर्थ- उस आनन्दमय के। प में जहाँ ब्रह्म के दर्शन करते हैं, यह सूर्य प्रकाश नहीं करता। जिस प्रकार सूर्य के सन्मुख जुगन् प्रकाश नहीं कर सकता, ऐसे ही जहाँ उस परमास्मा की चमक नहीं हो सकती, यही चन्द्र तारे, उस स्थान में प्रकाश करते हैं। न नेत्रों का चकाचौंध करने वाला विद्युत् उस स्थान में प्रकाश कर सकता है और जहाँ चन्द्र, सूर्य, तारे श्रीर विद्युत प्रकाश न कर सकें, तो वहाँ उस श्रामि के लम्प <mark>च्यीर दीपक किस प्रकार</mark> प्रकाश कर सकते हैं ? उस <mark>परमात्मा</mark> के प्रकाश से ही सब प्रकाश हुए हैं, अतिरिक्त परमास्मा के प्रकाश देने के, बिजली में प्रकाश करने की शक्ति नहीं। जिस प्रकार चन्द्र और तारे सूर्य के प्रकाश के। प्रकाश करते हैं, ऐसे ही सूर्य भी परमास्मा के प्रकाश का लेकर प्रकाश करता है। यदि परमात्मा अपनी शक्ति से परमागुओं के। संयोग गुगा देकर इस दशा में न लावे; ता कभी सूर्य, चनद्र और तारे का कहीं नाम भी सुनाई न दे। अतः जो कुछ जगत में प्रकाश करनेवाली वस्तु है, वह उस सर्व-व्यापक ब्रह्म के प्रकास को लेकर ही प्रकाश कर सकती है।

मंत्र-ब्रह्मैवेदममृतं पुरस्ताद् ब्रह्मपश्चाद् ब्रह्म दक्षिणतश्चोत्तरेण । अधश्चोध्वं च प्रसृतं ब्रह्मै वेदं विश्वमिदं विष्ठम् ॥ ११ । ४३ ॥

शब्दार्था - ब्रह्म=परमात्मा। एव=है। इदम्=प्रत्यच तौर

पर । अमृतम्=नाशरिहत । पुरस्तात्=सामने ब्रह्म है अर्थात् पूर्व की श्रोर । ब्रह्म=परमास्मा । परचाद्=पीछे की श्रोर । ब्रह्म= परमास्मा है। दिल्लास=दिल्ला की श्रोर । उत्तरेण=उत्तर । च=श्रीर । अधः=नीचे की श्रोर । अर्ध्वम्=अपर की श्रोर । प्रसृतं=सबसे श्रधिक फैला हुआ, सब से बड़ा । ब्रह्म=परमास्मा है। एव=है। इदम्=प्रस्यत्त । विश्वम्=जगत् में फैला हुआ । इदम्=प्रस्यत्त । वरिष्ठम्=सबसे उत्तम ब्रह्म ही है।

त्रर्थ — यह जगत् में अविनाशी रूप से बिराज रहा है। यह ब्रह्म ही आगे की ओर जब देखें, तो उधर ब्रह्म है; पीछे की आर देखें, तो वह ब्रह्म ही है; यदि द्विण की ओर देखें तो वहाँ ब्रह्म; वाई ओर देखें, वहाँ भी ब्रह्म है; अपर की ओर, तीचे को ओर; निदान दशों दिशाओं में फैला हुआ ब्रह्म है। जितनी चीजें हैं वह एक दूसरे की अपेचा बड़ी फैली हुई हैं, परन्तु ब्रह्म सबसे बड़ा और सबसे अधिक फैला हुआ है। इति द्वितीय मुगड़क का द्वितीय खगड़ समाप्त हुआ।

## अथ तृतीय मुण्डक-प्रथम खण्ड

मंत्र-द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते। तयोरन्यः पिष्पलं स्वादत्यनश्न-वन्योऽभिचाकशाति॥ १। ४४॥

शब्दार्श — हा=दो अर्थात् जीवात्मा और परमात्मा । सुपर्णा= जिनका माल्य होना बहुत ही प्रशंसनीय है, जो देखने योग्य पत्ती अर्थात् चेतन्य हैं । सयुजा=जो कभी भी पृथक नहीं होते, जिनका नित्य सम्बन्ध बना हुआ ही रहता है, जे। परस्पर बहुत गुर्गों में अनुकूल होने से मित्र हैं । समानम्=एक हैं । वृत्तम्= जो वृत्त की भाँति नष्ट होनेवाला जड़ शरीर है अथवा प्रकृति जिसके बहुत अवयव हैं। परिषस्व जाते=जो वृत्त के प्रत्येक भाग में व्यापक है। तथा=उन दोनों में से। अन्यः=एक जीवासा। पिष्पलम्=उस वृत्त के फल को। स्वादु=और यह समसकर। अत्ति=खाता है। अनश्तन्यः=दूसरा उसके फलों को खाता हुआ। अभिचाकशीति=वह उसको देखता है।

शर्थ—इस शरीर रूपी वृत्त में अथवा प्रकृति में दो पत्ती चेतन्य अर्थात् जीवारमा और परमारमा रहते हैं, जो सदा परस्पर मिले हुए हैं। कभी पृथक हो ही नहीं सकते; क्योंकि जीव के भीतर ईश्वर व्यापक है, जो सर्वव्यापक होने से जीव से कभी पृथक नहीं हो सकता। जहाँ जीव जाता है, वहीं ईश्वर उसके भीतर विद्यमान होता है और चेतन्य होने से इन दोनों में मित्रता है अर्थात् जीव को परमारमा से ही सुख मिलता है; क्योंकि समान गुणवाले के संग से ही उन्नित हुआ करती है। इनमें से जीवारमा तो उस प्रकृति अथवा शरीर के शुभाशुभ कमों के फलों के। उत्तम समक्ष कर भोगता है, परन्तु ईश्वर साची होकर देखता है, वह कमों का फल भोगता है।

प्रत—प्रकृति को वृत्त के साथ क्यों उप मा दी और जीव बहा का पत्ती के साथ ?

उत्तर-वृत्त जड़ है, इसिलये जड़ प्रकृति के साथ उपमा दी और पत्ती चेतन्य है, जिसको जीव और ब्रह्म के साथ उपमा दी, क्योंकि चेतन्य के लिये चेतन्य ही आवश्यक है।

मंत्र-समाने वृक्षे पुरुषोनिसग्नोऽनीशया शोचित मुह्यमानः। जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीश मस्यमहिमानमिति वीतशोकः ॥२।४५॥

राज्दार्थ-समाने=एक ही जड़ अचेतन्य । वृत्ते=प्रकृति

श्रथवा शरीर में । पुरुषः=जीवारमा । निमग्नः=श्रहंकार से सम्बन्ध उत्पन्न करके राग द्वेष के चकर में बँधा हुआ । श्रमीशया=दुखों की जंजीर से छूरने के अयोग्य विचार करके। शोचित=यह विचार करता है कि मेरा धन नष्ट हो गया, मेरी संतान मर गई इत्यादि। मुद्यमानः=मेाह के जाल में प्रसित। जुष्टं=जब ज्ञान से अथवा योगियों के संग से। यदा=जब। पश्यित=देखता है। अन्यम्=अपने दूसरे को जा शोक से रहित है। ईशम्=जो अपने कामों के करने में बलवान है। अस्य= उसकी। महिमानम्=उसके बनाये हुए जगत् में उसकी महिमा के। इति=यह। वीतशोकः=सम्पूर्ण दुःखों से छूट जाता है।

श्रथं - एक ही वृत्त में जिसमें जीव श्रीर ब्रह्म रहते हैं, जीवात्मा अहंकार की जंजीर से वंधकर अपने को शरीर मान कर यह विचार करता है कि मैं बलहीन हूं। मेरी संतान मर गई, मैं उसका बचा नहीं सका। मेरा धन नष्ट हो गया, उसकी रत्ता नहीं कर सका। मेरे मित्र छूट गये। निदान अविद्या के चकर में फँसा हुआ इस प्रकार की चिन्ता में लगा रहता है श्रीर श्रहंकार के कारण उन नष्ट होनेवाली वस्तुत्रों का श्रात्मा में मान लेता है। श्राप कलकत्ता में है, मकान दिल्ली में। मकान जल जाने का समाचार आता है, रोने लगता है; हाय! मेरा नाश हो गया। यद्यपि आप कुशलपूर्वक विद्यमान हैं, रोग से शरीर कुशतम हो गया, रोने लगता है। शोक में दुवला हो गया। यद्यपि शरीर हुआ है, आत्मा के। किसी प्रकार की हानि नहीं पहुँचती, परन्तु अविद्या से दुखो होता है। जब दूसरे साथी परमात्मा के ज्ञान से पूर्ण होने के कारण जो सब कुछ कर सकता है और दुः खों के बँधन से पृथक है। जिसको न कोई अविद्या में ला सकता है, न दुख दे सकता है। तब उसकी

उपासना से यह भी शोक से पृथक हो जाता है। परमास्मा ही की उपासना जीव का दुखों से बचानेवाली है।

प्रश्न — बहुत से मनुष्य ते। जीव ब्रह्म के। एक बताते हैं और वेद का सिद्धान्त श्रद्धत बताते हैं।

उत्तर—श्रद्धैत तीन प्रकार का होता है। एक स्वस्त्य के विचार से जब कोई दूसरी वस्तु न हो, परन्तु परमास्मा ऐसा नहीं, क्योंकि परमास्मा के गुण और नाम बताते हैं कि उसकी प्रजा भी जिसमें वह व्यापक होने से आत्मा कहाती है। दूसरे एकता होती है, गुणों में अर्थात् उसके समान गुण किसी में नहीं। तीसरे एकता होती है, उपासना के विचार से। अतः परमात्मा में दो प्रकार की एकता है अर्थात् वह एक ही उपास्य है, उसके समान गुण किसी दूसरे में नहीं।

प्रश्न वह गुर्गों में एक है, उसके यह अर्था कि जो गुरा उसमें हैं, वह अन्य में नहीं हैं।

उत्तर — यह द्रार्थ ठीक नहीं, क्योंकि उसमें सत्ता का गुगा है, वह दूसरे पदार्थों में भी पाया जाता है।

मंत्र-यदा पश्यः पश्यते रुक्मवर्णे कर्तार-मीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम्। तदा विद्वान् पुण्यपापे विष्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति ॥३।४६॥

शब्दार्था — यदा= जिस समय ज्ञान से अथवा समाधि की दशा में योगी। परयः = गुद्ध अन्तः करण वाला ज्ञानी मनुष्य। परयति = देखता है। क्रम्मवर्णा = प्रकाश है वर्ण जिसका। कर्त्तारम् = जगत् उत्पादक। ईशम् = सम्पूर्ण जगत् के स्वामी सर्व शिक्तमान परमेश्वर के। पुरुषं = जो सन्न में व्यापक है। ब्रह्मयोनिम् = वेद् के कर्त्ता सर्वज्ञ के। तदा = उस समय। विद्वान् = वह ज्ञानी पुरुष। पुरुषपोपे = पुरुष श्रीर पाप अर्थात् श्रुभाशुभ कर्म के संस्कारों

का। विध्य=स्याग अर्थात् उस फल से साफ होकर। निरञ्जनः= राग द्वेष से पृथक हो कर। परमम्=अविद्या इत्यादि क्लेशों से रहित जो सबसे सूदम है। साम्यम्=उसकी समानता को। उपैति=प्राप्त कर लेता है अर्थात् उन दुःखों से छूट जाता है।

शि अर्थ-जिस समय मन के मैल का दूर करके और मन को एकत्र करके, योगी पुरुष उस प्रकाश स्वरूप परमात्मा को जिसके प्रकाश से सम्पूर्ण जगत् प्रकाश हो रहा है और जो इस सम्पूर्ण जगत् के। उत्पन्न करनेवाला है और जा सब का स्वामी है, जिसकी शक्ति से सब ब्रह्मांड का चक्र चल रहा है। चन्द्र, सूर्य और पृथिवी की चाल, तारों का चक्कर, ऋतुआं का परिवर्तन उत्पन्न होनेवालो चीर्जो का विचार । निदान प्रत्येक प्रकार के काम जिसकी शक्ति से बन रहे हैं, जब उसकी देख लेता है तब वह पाप और पुर्य की अश्विलाषा और अहंकार के मल का धोकर अर्थात् किसी प्रकार की इच्छा न रहने से और अन्तः करण के पृथक हो जाने से परब्रह्म जो परमात्मा है, जो सब से सूद्म और सब से बलवान, उच और वूर्या ज्ञाता दुःखों के योग से रहित जिसको कोई पकड़ नहीं युवा ना अपने प्राप्त करके उसके आनन्द गुण मिल जाने से, इसकी समानता का प्राप्त कर लेता है। जिस प्रकार वह सत्चित् झानन्द स्वरूप है, ऐसे ही उसके झानन्द से जीव भी अपनन्द प्राप्त करके सम्पूर्ण दुखों से पृथक हो जाता है।

मंत्र-प्राणो होष यः सर्वभृतेविभाति विजा-नत् विद्वान भवते नातिवादी। आत्म क्रीड आत्म रतिः क्रियावानेष ब्रह्मविदां विरष्टः ॥४। ४७॥

शब्दार्थ - प्रामाः=श्रपनी शक्ति से सम्पूर्ण जीवों के जीवन का कारण होने से परमात्मा का नाम प्राण है। ही=निश्चय करके। एष=यह परमात्मा है। यः=जो। सर्वभूतै=सम्पूर्ण जीवों के रोहे में प्रकट होनेवाला है। विभाति=सबके भीतर रहकर प्रत्येक जीव के। अपने नियम से पाप पूर्ण कमों का प्रकाश करनेवाला। विजानन्=उसके। जानने से। विद्वान्=ज्ञानी पुरुष। भवेत=होता। न=नहीं। अतिवादी=अधिक वक्ता व्यर्थ अलापी आत्मकीड़ी=अपनी आत्मा में ही आनन्द के। प्राप्त करता है। आत्मरितः=आत्म में हो उसको प्रेम होता है, दूसरे से नहीं। क्रियावान=अपने ज्ञान के अनुकूल कर्म करता है। तात्पर्य यह है कि ज्ञानी पुरुष कर्म करता है वाणी से वह कहता है। एष= यह। ब्रह्मविदां=वेद के ज्ञाताओं में अथवा परमात्मा के जानने वालों में। वरिष्ठः=सबसे उत्तम।

अर्थ - परमात्मा सम्पूर्ण जीवों के जीवन का कारण है, यदि परमात्मा अपनी शक्ति से संयोग न दे, ता कोई जीव जीवित नहीं रह सकता । जिस प्रकार यह परमात्मा सम्पूर्ण जीवों के भीतर प्रकाश कर रहा है छौर सम्पूर्ण ब्रह्मांड जा नियमानुकूल चल रहा है, वह परमात्मा की सत्ता के। प्रकाश कर रहा है। जिस प्रकार हमारी वाणी के। नियमपूर्विक बोलना हाथ, पाँव का, इच्छानुकूल चलना, हमारे भीतर नियम से चलानेवाले आत्मा का प्रकाश करता है। अथवा एंजन इच्छक क्रिया अर्थात उसका आगे बढ्ना, पीछे हटना, खड़ा होना इत्यादि हाइवर की विद्यमानता के प्रमाण हैं। गो एंजन स्टीम से चलता है; परन्तु नियमानुकूल इच्छुक क्रिया ड्रायवर का प्रमाण देती है। जो उस परमाश्मा की जान लेता है, वह ज्ञानी पुरुष अधिक बोलने वाला नहीं होता ; किन्तु अपने आत्मा के भीतर ही त्रानन्द भोगना परमात्मा से ही प्रेम करना कर्मकांडी सत्यवादी होता है। ब्रह्म के जाननेवालों में वही उत्तम है जो मन और वाणी और कर्म का सचा है। इस अगले मंत्र में उस

विधान और साधनों के। बताते हैं जिससे उस ब्रह्म का ज्ञान होता है। जो मनुष्य ब्रह्म को साचात करने के लिये दूर-दूर देशों में घूमते हैं या जो पुरुष यह आशा रखते हैं कि गुरू अथवा पीर हमका निकाल कर परमात्मा दिखावेगा वह बहुत ही भूल करते हैं। गुरु मार्ग बता सकता है; दिखा नहीं सकता।

मंत्र-सत्येन लभ्यस्तपसा होषआत्मा सम्य-ग्ज्ञानेन ब्रह्मचर्येण नित्यम् । अन्तःशरीरे ज्योतिर्भयोहि शुभ्रोयंपदयन्ति यतयः क्षीण-दोषाः ॥ ५ । ४८ ॥

शब्दार्था — सत्येन=सदा सत्य बेालने, सत्य मानने, सत्य करने
से । लभ्यः-मिलता है जाना जाता है । तपसा=इन्द्रियों के।
विषयों से रेकिने त्रीर शीतेष्ण, ज्ञुधा, तृषा इत्यादि के सहन
करने । हि=निश्चय करके । एष=यह त्रात्मा जीवात्मा परमात्मा ।
सन्यग्ज्ञानेन=ठीक प्रकार जे। वस्तु जैसी है, उसके। वैसा ही
सन्यग्ज्ञानेन=ठीक प्रकार जे। वस्तु जैसी है, उसके। वैसा ही
सन्यग्ज्ञानेन=ठीक प्रकार जे। वस्तु जैसी है, उसके। वैसा ही
सन्यग्ज्ञानेन=ठीक प्रकार जे। वस्तु जैसी है, उसके। वैसा ही
सन्यग्ज्ञान चाहिये। त्रह्मचर्येण=सदा से यही नियम है। त्रान्तःशरीरे=
दे पृथक रहने से। नित्यम्=सदा से यही नियम है। त्रान्तःशरीरे=
इस शरीर में परमात्मा के दर्शन होते । ज्यातिमथः=वह प्रकाश
इस शरीर में परमात्मा के दर्शन होते । ज्यातिमथः=वह प्रकाश
इस शरीर में परमात्मा के दर्शन होते । परयन्ति=देखते हैं।
करके । ग्रुभ्र=ग्रुद्ध है । यत्र=जिसके। । परयन्ति=देखते हैं।
यज्ञ्यः=सन्यासी पुरुष । ज्ञीणदेषाः=जिनके मल विजेप त्रावरण
दोष नष्ट हो गये।

बालता, सत्य ही मानता और सत्य ही कहता है, वह आश्मा का जान सकता है; परन्तु वह मनुष्य सत्य पर नहीं चल

सकता, जो तप का श्रभ्यासी नहीं जिससे शीतोष्णता, जुधा, तृषा और इन्द्रियों के। विषयों से रोकता है। जो कब्ट होता है उलके सहन करने का स्वभाव नहीं उश्पन्न कर लिया, यह हित का स्वभाव नहीं हो सकता। जब तक ठीक ठीक ज्ञान न हो, क्योंकि जो जानता है कि जुधा- तृषा प्राणों का धर्म है श्रीर में प्राण नहीं। वृद्ध होना ऋौर मरना शरीर का धर्म है, मेरा नहीं। हर्ष शोक मन का धर्म है, मेरा नहीं। उसमें ते। सहन की शिक्त हो सकती है, दूसरे में नहीं ; परन्तु ज्ञान उनके। हो सकता है, जो निस्य ब्रह्मचर्य के नियमानुकूल गुरू से शिचा पाते हैं। जिन सनुष्यों ने ब्रह्मचर्य ब्रत का पालन नहीं किया; उनका ठीक ज्ञान नहीं हो सकता और जिनका ठीक-ठोक ज्ञान न हो, वह तप नहीं कर सकते; वह सदा आलसी रहते हैं; परन्तु आलसी मनुष्य कभी सन्मार्ग पर नहीं चल सकते ; क्यांकि सच को बहुत सी परीचाओं में से निकलना पड़ता है, जैसे खरा सुवर्ण कभी अग्नि में जलाया जाता है, कभी परोचक (सर्राक ) का दिखाया जाता है श्रौर कसौटी पर विसा जाता है, किसी का काट कर दिखाया जाता है। इसी प्रकार सत्य की परीज्ञा में उत्तीर्या हो जाता है, वही सचा ठहरता है। निदान जीवास्मा अपने शरीर में तप करके उस प्रकाश स्वरूप का जिसमें किसी प्रकार का सल या तम लेशमात्र भी नहीं होता त्रौर जो शुद्ध हैं. जिसकें। सब मनुष्य नहीं देख सकते, किन्तु वह संन्यासी मनुष्य जानते हैं। आगे तीन प्रकार की इच्छा के। स्याग कर चौर कर्मकांड सं अन्तः करण के मल की, उपासना कारड से अन्तः करण की चंचलता के। और अहङ्कार के। स्याग देने से श्रीर श्रावरण दोष के दूर कर दिया हो; जब तक यह तीन प्रकार की इच्छाएँ और तीन प्रकार के देख विद्यमान हैं, केई भी परमात्मा के। नहीं देख सकता और न काई दिखा सकता

है। श्रतः ब्रह्मज्ञान के इच्छुकों के। बाहर के प्रत्येक प्रकार के श्राहम्बरों के। त्याग कर भीतर देखने के लिये जे। साधन बताये गये हैं, उन पर श्रमल करना चाहिये।

मंत्र-सरयमेव जयते नानृतं सत्येन पन्था विततो देवयानः । येनाक्रमन्त्यृषयो ह्याप्त-कामा यत्र तरसस्यस्य परमं निधानम् ॥ ६ । ४६ ॥

शब्दार्थ — सस्यमेव जयते=सस्य कर्म करके ही मनुष्य मुक्ति को प्राप्त कर सकता है। न=नहीं। श्रनृतम्=भूठ की जय नहीं होती। सस्येन=सस्य से। पन्था=मार्ग जिस पर मनुय चल रहे हैं। वितते=फैला हुआ है। देवयानः=वेदों के जाननेवाले देवतों के कम का मार्ग। येन=जिस मार्ग से। आक्रमन्ति=परस्पर में उस्साह से चलते हैं। ऋषयः=वेदों के अर्था के ठीक-ठीक जानने वाले ज्ञानी। हि=निश्चय करके। आप्तकामः=जिन्होंने उद्देश में सफलता प्राप्त कर ली है, जिस दशा में। यत्र=जहाँ पर। तत्= वह। सस्यस्य=सन्य कर्म करने का। परमम्=श्रस्यन्त सुन्दर विधानम्=श्रन्तिम सीमा है।

हिंदी न्यान्तम सस्य की जय होती है, यद्यपि परीक्षा के समय सस्यता निर्वल मालूम होती है; मूठ के। कभी सफलता प्राप्त नहीं होती। मुलम्मा कहने से कोई परीक्षा नहीं करता; प्राप्त नहीं होती। मुलम्मा कहने से कोई परीक्षा नहीं करता; में ना कहने से उसकी परीक्षा की आवश्यकता होती है। इसके यह अर्थ नहीं कि मनुष्य से।ने से मुलम्मा के। अच्छा समम्भते वह अर्थ नहीं कि मनुष्य से।ने से मुलम्मा के। अच्छा समम्भते हैं, इस कार्या उसकी परीक्षा नहीं करते। सस्य से ही देवतों के सन्मार्ग का द्वारा खुला हुआ है अर्थात सस्य से मुक्ति के। प्राप्त कर सकते हैं। जिस मार्ग से ऋषि मुक्ति प्राप्त कर चुके हैं, वह वेद के ज्ञानियों का ही मार्ग सस्यता अन्तिम सीमा है।

प्रश्न- क्या सत्य की सदैव जय होतो है ? हम तो प्रायः देखते हैं कि सत्य की पगजय होती है।

उत्तर—अन्त में अवश्य सत्य की जय होगी। मध्य में जो असत्य की जय होती है, वह सत्य की परीचा हे।ती है; क्योंकि यदि सत्य पर पूर्ण विश्वास है।ता है, तो असफलता की दशा में भी सत्य से पृथक नहीं होता। यदि पूर्ण विश्वास नहीं ते। वास्तव में वह सत्य नहीं।

मंत्र-वृहच तिहित्यमिचन्त्यरूपं सृक्ष्माच तत् सृक्ष्मतरं विभाति । दूरात्सुदूरे तिहिहान्ति-के च पश्यित्स्वहैव निहितं गुहायाम् ॥ ७। ५०॥

शब्दार्था — वृहत् = बहुत ही वड़ा । च = और । तत् = बहा । विश्यम् = वह स्वयम् प्रकाश स्वरूप है, उसके देखते के। किसी अन्य के प्रकाश की आवश्यकता नहीं। अचिन्त्यरूपं = जिसके रूप के। मन से भी विचार नहीं सकते, मन सबकी सीमा पर हो आता है, परन्तु वह इस शक्ति से बाहर है। सूच्मात् = अति सूच्म है। विभाति = प्रकाश करता है। दूरात् = दूर से भी। सुदूरे = अधिक दूर है। तत् = बहु । इहु = यहाँ। अन्तिके = निकट ही है। च = और। पश्यर हु = देखने वालों के भीतर है। इह = यहाँ। एव = भी। निहितम् = स्थिर है, विद्यमान है। गुहायाम् = बुद्धि के भीतर।

अर्थ - वह परमात्मा सबसे बड़ा और प्रकाश स्वरूप है, जिसके जानने के लिये किसी अन्य के प्रकाश की आवश्यकता नहीं। उसके रूप का मन से भी विचार नहीं सकते, क्योंकि उसके गुण अनन्त हैं। क्योंकि सूद्म प्रकृति और जीव से भी

अधिक सूदम है। इसलिये उनके भीतर व्यापक हो रहा है डीर उनका प्रकाश देता है, जिसके प्रकाश से यह प्रकृति श्रीर जीव काम कर रहे हैं। वह अज्ञान की दूरी से दूर है। न मका जाकर ही उसको पा सकते हैं न काशी जाकर श्रीर न द्वारका में न रामेश्वर में। ज्ञानियों के लिये इस शरीर के भीतर ही विद्यमान है। वह मनुष्य अन्तःकरण को शुद्ध करके विज्ञान से मत को वृत्तियों को स्थिर करके अहंकार के आवरण से पृथक् होकर उसका देखना चाहते हैं, उनको यहाँ हो अपनी बुद्धि के भीतर माल्स पड़ता है। तात्पर्य यह है कि परमात्मा का देखने के लिये कहीं दूर जाने की आवश्यकता नहीं, किन्तु अन्तः करण में देखने की आवश्यकता है। जा मनुष्य परमात्मा का बाहर ढूंढते हैं, उनसे परमात्मा बहुत दूर हो हैं श्रीर जो हृद्य में देखते हैं, उनके नितान्त समीप हैं। बाह्य ज्ञान से देखनेवालों को वह किसी दशा में भिल नहीं सकते और ज्ञान चलु से देखनेवाले उनको सदा देखते हैं।

मंत्र-न चक्षुषा यहाते नापि वाचा नान्ये-द्वेस्तपसा कर्मणा वा। ज्ञानप्रसादेन विशुद्ध-सत्त्वस्ततस्तु तं पश्यते निष्फलं ध्यायमानः ॥ ७। ५१॥

शब्दार्थ - न=नहीं। चलुषा=नेत्रीं से उसे कोई देख सकता
है, क्योंकि वह अनन्त है, सन् है, सूदम है। न=नहीं। अन्यैः
देवै:=दूसरे इन्द्रियों के द्वारा से। अपि=भी। वाचा=वाणी से
उसके गुणों की सीमा पा सकता है। तपसा=तप से। कर्मणा
वा=न कर्म से, तप और कर्म से भी वह नहीं देखा जाता
ज्ञानप्रसादेन=ज्ञान के भीतर जो राग द्वेष इत्यादि दोष प्रस्तुत हैं,

जब यह दोष दूर हो जावे। विशुद्ध सत्त्व साफ दर्पण की भाँति शुद्ध हो जावे। उनमें किसी प्रकार की राग अथवा द्वेष सतकार मौजूद हो। तत=उससे। तु=है। तम्=उस परमात्मा के। पश्यते=देख सकते हैं। निष्फलम्=निराकार और अनन्त का। ध्यायमान:=ध्यान करते हैं।

श्रथं—परमात्मा निराकार है, इसिलये उसका नेत्र देख नहीं सकते, वह अत्यन्त समीप है, इसिलये नेत्र भी देखने में असमर्थ हैं, महान् से भी महान् है, इसिलये भी नेत्र नहीं देख सकते। न वाणी उसके गुणों के सीमा के। बता सकती हैं, न कोई दूसरी इन्द्रियाँ उसका श्रानुभव कर् सकती हैं न उसका तप श्रर्थात शीताच्यादि कष्ट सहन करने से जान सकते हैं श्रीर न कर्म से उसका झान हो सकता है; किन्तु श्रद्धान के देश से रिहत होकर जब बुद्धि शुद्ध हो जाती है अर्थात मन में जो मल विदेष श्रावरणादि देश हैं, यह नितान्त दूर हो जाते हैं; तब उस शुद्ध मन से ध्यान करता हुआ उसका देख सकता है।

प्रश्न—इन्द्रियां बाहर की चीज़ों के देखने के लिये, हैं, उनसे भीतर नहीं देखा जा सकता । इसलिये जो भीतर देखता है, बह किसी भौतिक इन्द्रिय अथवा मन से नहीं देखा जाता है। जोबात्मा की स्वाभाविक शिक जो बुद्धि है, उससे देखा जाता है।

उत्तर—निराकार के अर्थ असंयोग के हैं; क्योंकि आकार कहते हैं नियत वस्तुओं के याग का जिसका दूसरा नाम स्थूल है और जिसमें योग नहों, वह निराकार अर्थात सूदम है। अतः सूदम और स्थूल वस्तु अपने गुणों से प्रहण की जाती हैं। जिसके देखने के लिये जो साधन नियत हैं, उनसे वह देखा जाता है, दूसरे से नहीं देख सकते।

मंत्र-एवं। ऽणुरात्मा चेत्सा वेदित्वयो यस्मिन्
प्राणः पञ्चधा संविवेश । प्राणिश्चित्तं सर्व
मोतं प्रजानाम् यास्मिन् विशुद्धे विभवत्येष
आत्मा ॥ ९ । ५२ ॥

शब्दार्थ — एष=यह । अगु=सूच्म । आत्मा=सबमें व्यापक । वेतसा=पित्र ज्ञान से जो हर प्रकार के दोष से प्रथक हो । वेदितव्य:=ज्ञानने के योग्य है और प्रकार से नहीं । यस्मिन्= जिसके भीतर । प्राणः=प्राणवायु । पञ्चधा=पाँच प्रकार के प्राण अपान, व्यान, समान उदान नाम वाले । संविवेश=ठीक प्रकार प्रविच्ट हो रहे हैं । प्राणः=प्राण और उसके आश्रय काम करने वाली इन्द्रियों के साथ । चित्तं=अन्तःकरण । सर्वं=सब प्रकार के अर्थात मन और बुद्धि । अर्थातम्=मन के मनकें में तागे की भाँति पिरोया हुआ है । प्रजानाम्=प्रजा का । यस्मिन्=जिस श्रीर के भीतर । विशुद्ध=शुद्ध होने से अर्थात तीन प्रकार की इच्छा और राग देष के प्रथक होने से । विभवति=अपने स्वरूप की प्रकट करता है । एषः=योगियों के। प्रत्यत्त होने वाला । आस्मा=प्रमात्मा ।

अर्थ — उस सूदम आत्मा के। ज्ञान चज्ज से देख सकते हैं। जिश शरीर में पाँच प्रकार के प्राण ठीक प्रकार प्रविष्ट हो रहे हों, प्राणों से सम्पूर्ण इन्द्रियाँ और चारों प्रकार के भीतरी खंत्र अर्थात मन, बुद्धि, चित्त अहङ्कार इस प्रकार पिरोये हुए हैं, जैसे माला के मनकों में धागा पिरोया होता है। जिस शरीर में चित्त अथवा अन्तः करण सम्पूर्ण दोषों से शुद्ध हो जाते हैं अर्थात मन में मल अर्थात दूसरों की च्रति चाहना, चंचलता, हर समय इच्छा का बढ़ते रहना, आवरण अहङ्कार से अपनी

शिक और दशा के। अनुभव न करना, किन्तु बड़ा मान लेना और अज्ञान से पदार्थों के स्वरूप के। यथार्थ न जानना, किन्तु और का और जानना; यह सब दोष दूर हो जाते हैं, तब वह परमात्मा चित्त में अपना प्रकाश करते हैं और जिस प्रकार किसी बड़े अफसर का आना होता है, तो सम्पूर्ण शहर की सफाई कराते हैं, सम्पूर्ण हाट बजारों में रोशनी करते हैं, क्योंकि एक बड़े अफसर को आना है, इसी प्रकार जो अन्तः करण तम अवस्था में अपवित्र है, वहाँ परमात्मा के दर्शन नहीं होते, किन्तु जो शुद्ध और प्रकाशित है उस चित्र में परमात्मा के दर्शन होते हैं।

मंत्र-यं यं लोकं मनसा संविभाति विशुद्ध सत्त्वः कामयतेयांद्रच कामान् । तं तं लोकं जयते तांद्रच कामांस्तस्मादात्मज्ञं हार्चयेद भूतिकामः ॥ १० । ५३ ॥

राब्दार्थ—यम् यम्=जिस जिसका । लोकं=शरीर का ।
मनसा=मन से। विभाति=मन से इच्छा करता है। विशुद्धसश्वः=जिसका मन राग, द्वेष, छल, कपट आडम्बर से रहित
है। कामयते=इच्छा करता है। यांश्च=जिसका। च=और।
कामान्=इच्छाओं के।। ताम्=उस उस । लोकम्=सुथ, चन्द्राहि
अथवा शरीर में। जायते=उत्पन्न होता है। तान्=उन। कामान्=
इच्छाओं का प्राप्त कर लेता है। तस्मात=इस कारण से।
आत्मज्ञम्=आत्मा के जाननेवाले विद्वान के।। अर्चयेद्=उसकी
सेवा करने अर्थात उसका सङ्ग करके उसके गुणों का प्राप्त करते
हैं। भूतिकामः=जिसका योग सिद्ध करने की इच्छा हो, क्योंकि
उसके सङ्ग से वह वैसा बन सकता है।

अर्थ—जिस ज्ञानी पुरुष ने अपना मन शुद्ध कर लिया है, वह जिस जिस लोक में जाने की इच्छा करता है; अथवा जिस वस्तु की इच्छा रखता हो उसका वह प्राप्त कर सकता है। इस कारण जिस मनुष्य को योग की इच्छा हो कि मैं योग सिद्ध करूं, उसका चाहिए कि आत्मा के जाननेवाले योगियों की सेवा करे।

प्रन—श्रन्तःकरण की शुद्धि होने की, मनुष्यों श्रीर दूसरी वस्तुश्रों की कामना कैसे हो सकती है; क्योंकि श्रन्तःकरण के शुद्ध होने का प्रमाण यही है कि तीन प्रकार की वस्तु श्रर्थात वित्तेष्णा, लोकेष्णा, पुत्रेष्णा की इच्छा न रहे। जिसको इनकी इच्छा है, उसका मन शुद्ध नहीं श्रीर जिसका मन शुद्ध है, उसका इच्छा नहीं ?

उत्तर—इच्छा दो भांति से होती है, एक अपने स्वार्थ से. दूसरे परोपकार के लिये। जिसका मन अपवित्र होता है, उसकी अपने लिये इच्छा होती है और जिसका मन शुद्ध है, उसकी दूसरों के उपकार की इच्छा होती है।

प्रश्न परोपकार का फल अन्तः करण की शुद्धि है। जब अन्तः करण शुद्ध हो गया तो परोपकार का क्या प्रयोजन ?

उत्तर — जीवाश्मा का स्वभाव कर्म करना है, जिससे वह ज्ञातिरिक्त उस दशा के जबिक कर्म करने के यन्त्र मन आदि न हों, कर्म से मन की विद्यमानता में खाली नहीं रह सकता। अतः वह शुभ कर्म करे अथवा अशुभ। इसलिये मन के शुद्ध होने पर भी बुद्धिमान परोपकार करते हैं, जिससे पाप की ओर मन न चला जावे।

प्रश्न — शुद्ध मन वाला ज्ञानी भी पाप कर सकता है ? इत्तर — मन से काम करता है, यदि ज्ञानी उसका सन्मार्ग पर जाने देगा, तो वह पाप नहीं कर सकता। यदि उसके स्वभाव के विरुद्ध उसके। रोकेगा, ते। वह जिस प्रकार अवसर मिलेगा कर्म करेगा। इसंलये मन की शुद्धि के पश्चात थे।ग के साधनों से उसकी चंचलता के। रोकने की आवश्यकता विद्वानों ने स्वीकार की है।

हिला इति तृतीय मुरहक का प्रथम खरह समाप्त हुआ।

## अथ तृतीय मुण्डक-द्वितीय खण्ड

मंत्र-स वेदेतत्परमं ब्रह्मधाम यत्र विश्वं निहितं भाति शुश्रम । उपासते पुरुषं येद्यका-मास्ते शुक्रमेतद्तिवतन्ति धीराः ॥१।५।।।

शब्दार्थ—सः=बह ज्ञानी पुरुष जिसका विचार उपर
है। चुका है। वेद=जानता है। एतत्=यह प्रत्यच्च। परमम्=सब
से उत्तम, सब से सूदम। ब्रह्म=परमात्मा है। यत्रमाम=जिसमें।
विश्वं=यह सम्पूर्ण जो विद्यमान है। निहितं=स्थित होकर।
भाति=प्रकाश हो रहा है। शुभ्रम्=जो शुद्ध है, जिसमें किसी
अकार का देश नहीं। उपासते=उपासना करते हैं। पुरुषं=उस
पुरुष की। यः=जो ज्ञानी मनुष्य। हि=निश्चय करके। श्रकामा=
निष्प्रयोजन। ते=बह ज्ञानी मनुष्य। शुक्रं=वीर्य को। एतत्=यह
ज्ञानी पुरुष। श्रतिवत्तन्ति=उसकी शक्ति से बाहर निकल जाते हैं
श्रथीत वह विषय भोग नहीं करते। धीराः=ऐसे बुद्धिमान योगी।

श्रर्थ— उक्त गुणों से युक्त ज्ञानी जान सकता है कि सबसे सूच्म परमात्मा किस स्थान पर दर्शन देते हैं। जिस परमात्मा में यह सम्पूर्ण जगत स्थित होकर प्रकाश करता है श्रांतिरिक परमात्मा के जगत की सत्ता का हिट पड़ना कठिन हैं। क्योंकि जगत में दो गुण, संयोग श्रोर वियोग, काम कर रहें हैं। जो परस्पर विरोधी हैं; एक से उत्पत्ति होती है दूसरे से नाश। यह दोनों एक ही प्रकृति का गुण तो भूल नहीं सकते श्रतः एक ही माना जाता है। प्रकृति में स्वाभाविक गुण संयोग मानकर भी दुनिया का काम चल नहीं सकता श्रीर न वियोग मानकर चल सकता है। श्रतः शुद्ध स्वरूप परमास्मा ही संसार में प्रकाश करते हैं। जो उस परमास्मा की निष्काम उपासना करता है, वह संसार के विषयों में नहीं फँसता; वह बीर्ट्य के। नहीं गिराता, किंन्तु श्रपनी सम्पूर्ण शिक्त परमास्मा की उपासना श्रीर ज्ञान में व्यय करता है।

मंत्र-कामान् यः कामयते मन्यमानः स कामभिजीयते तत्र तत्र।पर्याप्तकामस्य कृतात्म नस्तु इहैव सर्वे प्रविकीयन्ति कामाः ॥२।५५॥

शब्दार्थी—कामान्=कामनाओं के । यः=जो मनुष्य ।
कामयते=चाहता है। मन्यमानः=मन में उनकी वासना रखता
हुआ । सः=वह मनुष्य । कामभिः=कामनाओं के कारण ।
हुआ । सः=वह मनुष्य । कामभिः=कामनाओं के कारण ।
हुआ । यः=वह मनुष्य । कामभिः=कामनाओं के कारण ।
हुआ । पर्याप्तकामस्य=जिसने कामनाओं के। पूर्ण कर लिया
हुक्छा था पर्याप्तकामस्य=जिसने श्राप्त कामनाओं के। प्राप्तका श्रास्मा
हुक्षा संसार में। एव=है। प्रविलीयन्ते=अपने-अपने में प्रवेश
हुक्षा संसार में। एव=है। प्रविलीयन्ते=अपने-अपने में प्रवेश
हो जाती है। कामा=उसकी इच्छा।

हा आप श्रथं—जो मनुष्य संसार की कामनाओं में फँसा हुआ श्रीर निशिदिन कामना ही करता रहता है, वह अपनी अभि-लाषा के अनुकूल बार-बार जन्म लेता है। यदि घोड़े की इच्छा है, तो घोड़े के जन्म में जाता है। यदि स्त्री की इच्छा है, तो खी का जन्म लेता है। यदि सूर्य लोक में जाने की कामना है, श्रीर वैसे कर्म किये हैं; तो सूर्य लोक में जाकर जन्म लेता है, प्रयोजन यह है कि इच्छा से काम करने का परिणाम जन्म है, मुक्ति नहीं। जिसने श्रास्मा की कामनाश्रों से श्रलग करके काम, क्रोध, लोभ, मोह के। श्रास्मा से दूर रहने दिया है श्रीर सब कामनाश्रों के। पूर्ण करके उनका फल समक्ष लिया है, श्रीर श्रव उसके मन में के।ई इच्छा भी उत्पन्न नहीं होती; उसकी सब इच्छाएँ श्रपने श्रपने कारण श्रथीन सबमें प्रवेश हो जाती हैं, उसके साथ जाकर जन्म होता है।

प्रश्न जिस प्रकार की कामना की जावे, वैसा ही जन्म होता है ?

उत्तर जिस प्रकार की इच्छा से यज्ञादि शुभ कर्म किये जावेंगे, वैसा ही जन्म होना सम्भव है।

मंत्र-नाऽयमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेघया न बहुना श्रुतेन। यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तः स्येष आत्मा विवृणुते तनूं स्वाम् ॥३।५६॥

शब्दार्थ — न=नहीं । अयमारमा=यह जीवारमा, यह परमारमा। प्रवचनेनलभ्यो=बहुत से व्याख्यान करने से मिल सकता है। न=नहीं। मेधया-बुद्धि से जाना जाता है। बहुधा श्रुतेन=बहुत से पुरतकों के पढ़ने से अथवा बहुत से कथा-वार्ता और व्याख्यानों के सुनने से जाना जाता है। यम=जिस पुरुष। एष=यह जगत में परमारमा व्यापक । वृग्गुते=अधिकारी समभ-कर स्वीकार करता हूँ। तेन=उस पुरुष को। लभ्यः=ज्ञान होता है। तस्य=उसके लिये। एष=यह जगत कर्त्ता परमारमा। वृग्गुते= फैला देता है, प्रकाश करता है। तन्ं=फैलाव के।। स्वाम्=अपने। अर्थ—उस परमारमा के। बहुत पढ़ाने, उपदेश करने

त्र्रथवा व्याख्यान देने से नहीं जान सकते न बुद्धि से परमात्मा का ज्ञान होता है, न बहुत से शास्त्रों के सुनने सुनाने त्रीर-त्रीर पुस्तकों के पढ़ने पढ़ाने से परमास्मा का जात सकते हैं। जिसकाे अधिकारी देखकर यह आतमा स्वीकार करता है अर्थात जिसने ज्ञान कर्म और उपासना से सम्पूर्ण दोंबों का दूर कर लिया है, जिसका अतिरिक्त आश्मा के जानने के और केाई नहीं, जिसका अतिरिक्त आस्मा के श्रीर भरोसा नहीं, निदान जिसका सर्वस्व आत्मा ही है, जिसका दूसरी और ध्यान ही नहीं. जिसकी बुद्धि पतिवता ह्यी की भाँति परमात्मा के ही ध्यान में लगी हुई है, जिसके। श्रीर श्रीर विचार करना भी दुख का कारण मालूम होता है, वह परमाक्ष्मा के जानने का अधिकारी है; उसकी परमात्मा के दर्शन हो सकते हैं। सब साधन अधिकारी बनने के लिये हैं। जब अधिकारी बन जाता है, तब परमात्मा उस पर अपने स्वरूप का प्रकाश कर देते हैं। प्रश्न-एक ओर तो कहा जाता है कि परमात्मा बुद्धि से

तहीं जाना जाता दूसरी श्रोर कहा जाता है, परमात्मा केवल

बुद्धि से ही जाना जाता है ?

उत्तर-बुद्धि दो भाँति की होती है। एक जीवात्मा का ह्वाभाविक ज्ञान, दूसरे एक मन की प्रेरणा। एक मन की प्रेरणा स्वास्माका ज्ञान नहीं हो सकता, स्वाभाविक बुद्धि से समाधि श्रीर मुक्ति की दशा में ज्ञान होता है।

मंत्र-नाऽयमारमा बलहीनेन लभ्यो न च प्रमादात्तपमो वाऽप्यलिङ्गात् । एतेरुपायैर्यतने विद्वांस्तस्येष आत्मा ब्रह्मधाम ॥ ४ । ५७ ॥

शब्दार्थ—न=नहीं। श्रयमात्मा=यह परमात्मा। वलहीं नेन=जिसने ब्रह्मचर्य का सेवन करके श्रात्मिक बल नहीं बढ़ाया। लभ्य=बह उसके। ज्ञान सकता है। न=नहीं। च=श्रीर। प्रमादात्=जिसने श्रिभमान में फँसकर श्रात्म चेतन्य की श्रोर से लापरवाही की है। तपसः=तप से भी उसके। नहीं जान सकते। वापि श्रिलंगात्=पाखंड से सम्पूर्ण वैदिक धर्म के लज्ञणों के। त्याग देने से ही परमात्मा नहीं जाना जाता। एतैः=उस ब्रह्मचर्याश्रम के। करने श्रीर श्रालस्य के। त्यागने, सत्य, तप करने श्रादि। उपायैः=जे। उपायों से। यतते=परिश्रम करता है। यस्तु=जे। कोई। विद्वान्=ज्ञानी मनुष्य। तस्य= उसको। एषः=योग से जानने योग्य। श्रात्मा=परमात्मा। विश्वते=प्रवेश करता है या दिखाता है। ब्रह्म=सब से बड़े। धाम=सब के रहने के स्थान परमेश्वर के।।

अर्थ-जिस मनुष्य ने ब्रह्मचर्याश्रम धारण करके और कर्म और उपासना से आस्मिक बल प्राप्त नहीं किया, उस शिक्त से शून्य मनुष्य के। परमारमा के दर्शन नहीं हो सकते और जो अभिमान और निश्य कमों से अचित हैं, उनका भी परमारमा के दर्शन नहीं हो सकते, न आडम्बर तप से के।ई परमारमा के दर्शन नहीं हो सकते, न आडम्बर तप से के।ई परमारमा के। जान सकता है, न वैदिक धर्म के लच्चाों के। स्थागकर स्वतंत्रता से उसके। मान सकता है। यदि नियम-पूर्वक ब्रह्मचारी बनकर, श्रह्मान के। नाश करके और गृहस्थाश्रम में परोपकार से मन के। शुद्ध करके; इन उपायों से जो वेदों ने बताये हैं, जो विद्वान् पुरुषार्थ करता है, उसके। परमारमा अपने स्वरूप का दर्शन कराते हैं, त्राथवा वह ब्रह्मधाम में प्रविष्ट होता है। प्रयोजन यह है कि परमारमा के जानने के लिये बहुत बड़ी शिक्त अर्थात प्रकृति के विषयों की तुलना करनी पड़ती है। प्रश्येक और से विषय आस्मा के।

अपनी और खींचते हैं, मन विषयों की ओर आस्मा के ले जाना चाहता है। यदि आस्मा में बल नहीं है, तो मन के पीछे लग जाता है। यदि ब्रह्म की उपासना के करने से आस्मा बलवान है, तो विषयों से हटकर परमात्मा की ओर लग लाता है।

मंत्र-संप्राप्येनमृषयो ज्ञानतृष्ताः कृतात्मानो वीतरागाः प्रज्ञान्ताः । ते सर्वज्ञ सर्वतः प्राप्य धीरा युक्तात्मानः सर्वमेवाविद्यान्ति ॥५।५८॥

शब्दार्थ—संप्राप्य=ठीक प्रकार प्राप्त करके। ऋषयाः=वेद् जाननेवाले ज्ञानी अथवा वैदिक कर्म के आचाये। ज्ञानन्त्राः= बाहर के विषयों के। त्याग करके, भीतर के ज्ञान से ही जो नृप्त । कृतात्मा=जिनकी आत्मा शुद्ध हो गई है अर्थात अपर की उपाधि से पृथक हो गये हैं। बीतरागाः=जिसका राग दूर हो गया है। ते=वह विद्वान मनुष्य। सर्वज्ञ=सब के जाननेवाला, जग व्यापक परमेश्वर। सर्वतः=सब ओर से। प्राप्य=प्राप्त करके। श्वीरा=आत्मा दर्शन के विचारनेवाले। युक्तात मनः=जिनकी बुद्धि, मन परमात्मा से युक्त है। सर्वमव=सर्व कारण का कार्यक्रप जगत के। आवशन्ति=स्वतंत्रता से घूमते अथवा वाप्त होते हैं।

मुश्ये— उस परमात्मा के। प्राप्त होकर वेद के जाननेवाले ब्रामी मनुष्य जो ज्ञान से तृप्त हैं, जिनका किसी वस्तु की इच्छा श्रेष नहीं रही, जिनका आत्मा बाहर के सम्पूर्ण उपाधियों से शुद्ध हो गयी है, जिनका राग द्वेष सब नष्ट हो चुका है, जिनके विषयों की चिंता जड़ मूल से जाती रही है; वह मनुष्य इस सर्व व्यापक, सब के ज्ञाता, सब स्थान पर प्राप्त होकर आत्म विचार में लगे हुए और बुद्धि के। परमात्मा की श्रोर मिलाए हुए सब कारण का कार्यक्रप जगत में स्वतंत्रता से

घूमते हैं। उनके। कोई बन्धन नहीं होता श्रौर कहीं श्राने जाने में बाधा नहीं होती; इसलिये वह स्वतंत्रता से श्रानन्द भागते हुए, शान्ति से विचरते हैं।

मंत्र-वेदान्तविज्ञानसुनिदिचतार्थाः संन्यास योगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः । ते ब्रह्मलोकषु पगन्त काले परामृताः परिमुच्यन्ति सर्वे ॥ ६ । ५६ ॥

राब्दार्थ — वेदान्त विज्ञान सुनिश्चितार्थाः = वेदान्त के पुस्तकों से उरपन्न होनेवाला जो ज्ञान है अर्थात उपनिषद और वेदान्त-दर्शन से जो ज्ञान उरपन्न होता है, उससे जिसने अर्थों के। निश्चय कर लिया है। संन्यास योगाद् = वैराग्य द्वारा अर्थात प्रश्येक संसारिक वस्तु में दोष मालूम करने से अथवा योगाभ्यास से मन को रोकने से। यतयः = जिन्होंने इन्द्रियों के। वश में कर लिया है, इससे। शुद्ध सत्वाः = बुद्धि के। सव प्रकार के दोषों से शुद्ध कर लिया है। ते = वह ज्ञानी पुरुष। त्रह्मा के बुपों से शुद्ध कर लिया है। ते = वह ज्ञानी पुरुष। त्रह्मा के बुपों से शुद्ध कर लिया है। परान्तकाले = महा कल्प की सीमा तक अथवा पराविद्या से उरपन्न हुए शुद्ध सुख के अन्त काल तक। परामृताः = पराविद्या से मुक्त हुआ जीव। परिमुच्यन्ति = उस अवस्था से कृट जाते हैं। सर्वे = सव।

श्रर्थ— जो मनुष्य वेदान्त के यन्थों श्रर्थात् उपनिषदों श्रीर वेदान्त सूत्र इत्यादि के मन्त्रों श्रीर मन से जीवातमा श्रीर परमात्मा श्रीर प्रकृति के स्वरूप को निश्चय कर चुके हैं, वह जीवनसुक्त संन्यास श्रर्थात वैराग्य द्वारा सब वस्तुश्रों में दोष देखने श्रथवा योग द्वारा मन ठीक करने से श्रथवा प्रकृति के त्याग श्रीर परमातमा के योग से मन शुद्ध करके, इन्द्रियों के। वश में करने वाले महात्मा, ब्रह्मलोक में प्राप्त होकर श्रर्थात दर्शन करके पराविद्या के उत्पन्न हुए ज्ञान के श्रन्त तक पराविद्या से प्राप्त मुक्ति के। भागते हैं श्रीर महाकल्प के पश्चात् फिर सब उस दशा से श्रुट जाते हैं।

प्रश्न-परान्तकाल का अर्थ ब्रह्मायु अथवा महाकल्प अथवा पराविद्या से परान्तज्ञान का अन्तकाल किस प्रकार हो सकता है १

इत्याद — जविक बहालोक कार्य है, जिसके। शंकराचार्य इत्यादि विद्वानों ने स्वीकार किया है, तो कार्य की आयु भी होती है; क्योंकि ब्रह्म जो नित्य है उसकी आयु तो नहीं हो सकती, क्योंकि आयु अनित्य की होतों है। नित्य पदार्थों में काल का ज्यवहार नहीं हो सकता। इसिलिये जिस जगह ब्रह्म की आयु लिखी है, इसका प्रयोजन ब्रह्मलोक आयु अथवा ब्रह्म दर्शन की आयु से है और ब्रह्म दर्शन पराविद्या से होता है, पराविद्या से प्राप्त ब्रह्मदर्शन का अन्त परान्त कहलाता है।

संत्र-गताःकलाः पंचदश प्रतिष्ठां देवाइच सर्वे प्रति देवतासु । कर्माणि विज्ञानमयइच आत्मा परेऽटयये सर्वएकी भवन्ति ॥ ७ । ६० ॥

शब्दार्थ—गताः=प्राप्त करके । कलाः=शरीर से सम्बन्ध स्वनेवाली प्राग्नेन्द्रियाँ । पञ्चदश=पाँच प्राग्न दश इन्द्रियाँ । प्रात्तिका=अपने कारण् । देव।श्च=विषयों का प्रकाश करने वाली काल आदि, इन्द्रियों । सर्वे=सब । प्रतिदेवतासु=आकास आदि अपने अपने कारणों में । कर्माण्=कर्मों से उत्पन्न हुए संस्कार । विज्ञानमयः=ज्ञान स्वरूप जिसका स्वाभाविक व नैमित्तिक दोनों ज्ञान हों । च=और । आत्मा जीवात्मा । परे= सबसे उच्च । अव्यय=नास से रहित । सर्व=सब । एकोभवन्ति= एकत्र होते हैं ।

अर्था मुक्ति होने के पश्चात् जीवात्मा के साथ जो पंचदश

कला अर्थात पाँच प्राण और दश इन्द्रियाँ हैं, वह सब अपने अपने कारणों में अर्थात पाँच भूतों के भीतर प्रवेश हो जाती हैं और सूदम शरीर के कारण में प्रविष्ट हो जाने से सम्पूर्ण कर्म भी नष्ट हो जाते हैं। कर्मों का सम्बन्ध तब ही तक है जब तक जीव के। शरीर और अन्तः करण में अहं कार है अर्थात उनके। अपना मानता है और जब यह अहं कार नष्ट हुआ, तो सारा सूदम शरीर अपने कारण में प्रविष्ट हो गया और कर्मों का संस्कार भी सूदम शरीर के साथ हो गया। कर्मों के नाश होने पर जीवारमा परमात्मा के साथ रहता है और उससे सुख भोग करता है।

प्रश्न—क्या मुक्ति के काल में जीव ब्रह्म का भेद दूर हो जाता है।

डत्तर — जीव ब्रह्म में जो दूरी थी, वह दूर हो जाती है; क्योंकि न तो देश की दूरी थी न काल की, कवल ज्ञान की दूरी थी, वह दूर हो जाती है और ब्रह्म के गुण भी जीव में आ जाते हैं।

मंत्र-यथा नद्यः स्यन्दमानाः तमुद्रेऽस्तंग-च्छन्ति नामरूपे विहाय । तथा विद्वानामरू-पाद्रिमुक्तः परात्परं पुरुषमुपैति दिव्यम् ॥=।६१

शब्दार्थ — यथा=जैसे। नद्य:=नदी। स्यन्द्मान:=बहते हुए। समुद्र=समुद्र में। अस्तंगच्छन्ति=प्रविद्य होकर अहद्य हो जाते हैं। नामक्ष्पे=नाम और रूप। विहाय=स्याग कर अर्थात जब नदो सागर में मिल जाती है तब उनका नाम और रूप दोनों समाप्त हो जाते हैं, तथा=ऐसे ही। विद्वान्=ज्ञानी पुरुष। नाम रूपात=नाम रूप से। विमुक्तः=छुटकारा पाकर। परात्परं=सद्म

से मुद्दम, बड़े से बड़ा, चेतन्य से चेतन्य। पुरुषम्=सर्व-व्यापक परमाक्ष्मा। उपैति=प्राप्त हे।ता है। दिव्यम्=प्रकाश स्वरूप के।।

अर्थ- जिस प्रकार निदयाँ बहती हुई समुद्र में जाकर अपने नाम रूप के। स्थागकर समाप्त है। जाती हैं, ऐसे हो विद्वान <mark>ज्ञानी पुरुष नाम रूप जे। शरीर के हैं, जो उत्पन्न</mark> ऋौर नष्ट हानेवाले हैं। इन सबसे छूटकर अर्थात् शरीर के अहंकार से पृथक् हे कर मन श्रीर इन्द्रियों से सम्बन्ध छे। इकर अपने भीतर रहनेवाले परमात्मा को सूदम से सूदम, बड़े से बड़ा ज्ञानी, धनी से धनी, सुखी से सुखी; निदान प्रत्येक गुण में जे। अन्तिम सीमा है, जिससे किसी गुण में कोई समानता नहीं कर सकती; बड़ा ते। तब होता है, जब प्रकाश स्वरूप सबको करता है, इसका प्राप्त होता है। प्रयोजन यह कि जब तक शरीर में श्रभिमान है, तबही तक नाम रूप से सम्बन्ध है; क्योंकि सब नाम रूप इत्यादि जीव के नहीं, किन्तु शरीर के हैं। शरीर के नामरूप में अभिमान करना अविद्या है। तब तक दुख है, जब परमात्मा के ज्ञान से, यह अविद्या मिट गई, ता बाहर की क्रोर दृष्टि दूर हो जाने से, वृत्ति भीतर जाकर जा व्यापक परमात्मा है, उसका प्राप्त करती है।

मंत्र-स यो हवे तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति । नास्याऽब्रह्मवित्कुले भवति । त्रितिं शोकं तरित पाप्मानं गुहाय्रन्थिभ्यो विमुक्तो ऽमृतो भवति ।। ६ । ६२ ॥

शब्दार्थ—स या ह वै=जा परमात्मा के ज्ञान से पूर्ण हा जावे श्रर्थात् पूर्ण ब्रह्मज्ञानी हा। तत्=वह। परमम्=सब से उत्तम। वेद्=जाना जाता है। ब्रह्म एव भवति=ब्रह्म के गुणावाला हा जाता है श्रथवा ब्रह्म ही हो जाता है। न=नहीं। श्रम्य=उसके। अब्रह्मवित=ब्रह्म के। जाननेवाला। कुले=कुल में। भवति=हैाता है। तरित शोकम्=सम्पूर्ण चिन्ता से मुक्त हे। जाता है। तरित पाप्मानं=पापों से खूटता है। गुहाब्रन्थिभ्या=बुद्धि में स्थिर राग द्वेष और अविद्या की गाँठ से। विमुक्ति=छूटकर। अमृतः= मोच। भवति=हे। जाता है।

अर्थ — जो उस प्रमात्मा के। जो सब से उत्तम है, जान जाता है, वह प्रमात्मा के अनुकूल ही हो। जाता है। उसके कुल में ब्रह्म के न जाननेवाले उत्पन्न नहीं होते। वह सब शोक, मोह से पार हो जाता है और सब पापों से पृथक है। कर और मन में जो राग द्वेष और अहङ्कार की गाँठ हैं, उन सब से विरक्त है। कर मुक्त है। जाता है।

प्रश्न बहा के अनुकूल हो जाता है, ऐसा क्यों कहा ? सनुष्य ता यह कहते हैं कि वह ब्रह्म ही हो जाता है।

उत्तर—जो हो जाता है, वह ब्रह्म नहीं होता। जो निस्य एक रस है, वह ब्रह्म है और जिसमें परिवर्तन है, वह ब्रह्म नहीं। श्रतः जो ब्रह्म के ज्ञान से होता है. उसमें ब्रह्मरूपता होती है; जिसका कपिल जी से पता लगता है।

मंत्र-तदेतहचाभ्युक्तम् क्रियावन्तः श्रोतिया बह्मनिष्ठाः स्वयं जुह्नत एकर्षिश्रद्धयन्तःते-षामेवैतां ब्रह्मविद्यां वदेत शिरोव्रतं विधिवद्येस्तु चीर्णम् ॥ १०। ६३॥

शब्दार्थ — तदेतद्दचाभ्युक्तम्=इस बात में वेद मंत्र प्रमाण। क्रियावन्तः=वेदानुकूल क्रिया करने वाला, वेदों के पढ़ने श्रीर पढ़ाने बाला झानी। ब्रह्मनिष्ठाः=जिसका मन ब्रह्म में लगा हुश्रा है। स्वयम्=श्रपने श्राप। जुह्नते=फल की इच्छा से पृथक होकर होम करता है। एक विम=जिस कर्म का एक ही वेद रूपी
ऋषि बतलाने वाला है। श्रद्धयन्तः=श्रद्धा के साथ। तेषाम्=
उनके। एव=ही। एतान्=इस मुग्डक उपनिषद नाम के।।
ब्रह्म विद्या=ब्रह्म ज्ञान के विधान के। वदेत=उपदेश करे।
शिरोव्रतं विधिवन्=सव गुणों के। धारण करना, सत पुरुषों की
प्रतिष्ठा करना, यह व्रत वेदानुकूल है। चैस्तु=जिससे। चीर्णम्=
वह उस पर चल सकेगी।

अर्थ - यह उपदेश वेदों में भी कहा है। जो वेदानुकूल कर्म करनेवाला है, जिसने वेद का पठन पाठन सीखा हो और धर्म जानता हो, जिसके चित्त में ब्रह्म जानने की पूर्ण इच्छा हो अपनी इच्छा से वेद। तुकूल होम करनेवाला, श्रद्धा से जिज्ञासु मनुष्यों के। इस ब्रह्म विद्या का उपदेश करे। जिसने तप से अन्तः करण शुद्ध नहीं किया। जिसका मन एकाय न हो उनके। उपदेश न करे। जिनका ब्रत यह हो कि वह कभी धर्म के कामों के। न छोड़े गे और दूषित न करेंगे और उनके। उपदेश देने से सफलता होती है। जो अधिकारी नहीं, उनके। उपदेश करने से सफलता नहीं होती।

मंत्र-तदेतत्मत्यमृषिरिक्षिराः पुरोवाच । नैतद चीर्णव्रतोऽधीते । नमः परम ऋषिम्यो नमः परम ऋषिभ्यः ॥ ११ । ६४ ॥

शब्दार्थ — तत=वह। एतत=यह ब्रह्मविद्या। सस्यम्=जा तीन काल में रहता त्रार रहने वाली है। ऋषि=वेद के ज्ञाता। ऋंगिरा=डांगिरा ऋषि ने। पुरोवाचः=पूर्व समय में उपदेश किया था। न=नहीं। एतद्चीर्णव्रतोऽधीते=यह ब्रह्मविद्या नहीं पढ़ सकता। नमः परम ऋषिभ्यो=परमात्मा और वेद के ज्ञानी के नमस्ते। नमः परम ऋषिभ्यः=वेद के तत्त्व का जानने वालों को नमस्कार । का मुहार का का जानने वालों

श्रथी—प्राचीन समय में यह ब्रह्म विद्या श्रांगिरा ऋषि ने ऋषियों के। उपदेश की थी और कहा था कि इस ब्रह्म विद्या के। वह मनुष्य जिसने ब्रत के आचरण करने का नियम नहीं रक्खा, न पढ़े, क्योंकि जो अधिकारी नहीं, उसका लाभ नहीं हो सकता। रोगी के। औषि से लाभ हो सकता है, जो रोगी नहीं उसका श्रोषि हानिकारक है। अधिकार के विना ब्रह्म विद्या लाभ नहीं दे सकती। अन्त में परम वेद के ज्ञाता ऋषियों के। जिन्होंने इस विद्या का प्रचार किया, बार-बार नमस्ते हो।

इति हिन्दी अनुवाद मुग्डकापनिषद का समाप्त हुआ।

विष्ठ है है है । इस है

का म लोहें में और द्वित न करेंगे खोर बनके। उपहेश देने



भ रहा । यहार पराम स्वीयक्षी परामध्या सार देव के झानी की

प्रस्ता है सब

. अर्थ- एक निस्य बस्तु कोरम् हो है। जे। हुए जातह हुति

SEE!

## माण्डूक्योपनिषद्

का

## हिन्दी अनुवाद

बहाविद्या में यह उपनिषद् सबसे अधिक और अद्वैतवादियों का प्रिय है। इस उपनिषद् पर गौड़पादाचार्य जी ने माण्डूक्यकारिका लिखी है, जो नवीन वेदान्त को मूल समभी जाती है। यद्यपि गौड़पाद की कारिका के दो वादों का अनुवाद प्रथम पेश कर दिया गया है; परन्तु यह आवश्यक मालूम पड़ता है कि इस उपनिषद् का शेष वादों के सहित अनुवाद पेश किया जावे। वेदान्त, विज्ञान के जाननेवालों के लिये उपनिषदों का अनुवाद भी इस रिसाला में कम से निकलता रहेगा।

मंत्र-ओमित्येतदच्चरिमद्थे वर्वे तस्योपट्या-ख्यानं भृतं भवद्गविष्यदिति सर्वमोङ्गार एव। यज्ञान्यत् त्रिकालातीतं तद्प्योङ्गार एव॥ १॥

शब्दार्थ — ख्रो श्म्=परमात्मा । इति=जो । एतद्=यह । ख्रव्यस्म्=नाश रहित है। इदं=यह । सर्वं=सब । तत्य=इसका । उपव्याख्यानं=प्रकाशित करनेवाली है। भूतं=भूत । भवत=जो वर्त्तमान है। भविष्यत=जे। ख्रानेवाला है। इति=जे। सर्वम्=सब है। ख्रोङ्कार एव=ख्रोङ्कार ही है। यत=जे। च=द्रौर। ख्रन्यत=दूसरे। त्रिकालातोतं=तीनों कालों से पृथक सर्व व्यापक है। तत=वह। ख्रपि=भी। ख्रोङ्कार एव=ख्रोंकार ही है।

अर्थ - एक निस्य वस्तु ओश्मृही है। जे। कुछ जगत दृष्टि पड़ता है सब इसका प्रकाश करनेवाला ही है। भूत, वर्त्तमान, भविष्यत सब श्रोङ्कार ही है। तीनें कालें से परे जो ब्रह्म अथवा प्रकृत अथवा जीव जो सत स्वरूप हैं, वह भी सब <mark>र्श्चोंकार ही हैं; क्योंकि शक्ति श्रीर शक्तिवाला दो नहीं होते।</mark> इसी प्रकार प्रकृति स्रौर जीव परमात्मा की शिक कहने से परमात्मा के साथ ही आ जाते हैं। परमात्मा एक ही है, अतः परमात्मा की प्रजा जीवात्मा श्रीर इसकी सम्पत्ति नित्य मिल-कर ही परमात्मा बनती है; क्योंकि तीन श्रज्ञर मिलकर त्रोदेम् बना है। इसी प्रकार तीन वस्तुओं से परमाश्मा श्रोङ्कार कहाता है। यदि व्याप्य प्रकृति न हो तो परमास्मा के। व्यापक अर्थात आत्मा नहीं कह सकते । यदि शरीर में ज्यापक जीवात्मा न हो, तो भी परमात्मा नहीं कह सकते । इसलिये श्रोङ्कार में ही सब श्रा जाता है, सब श्रोंकार की व्याख्या ही है। जैसे राजा की प्रजा और सम्पत्ति राजा के महिमा बतानेवाली होती है; इसी प्रकार जीव के असंख्य होने और प्रकृति के महत्ता से परमात्मा के गुणों का ही प्रकाश होता है। जो कुछ वीत चुका है, इसकी उत्पत्ति, स्थिति, प्रत्य श्रीर मृत्यु परमात्मा की सत्ता का प्रकाश करती हैं। जो कुछ विद्यमान् है, उसकी उत्पत्ति, स्थिति चौर नाश परमात्मा की सत्ता का प्रकाश कर रही हैं । जो आगे होगा, वह भी इसी काम को करेगा। निद्।न कार्य, कारण, प्रकृति और जीव से ओ म ही का प्रकाश होता है। इसलिये सब श्रोश्म् ही की महिमा सममनी चाहिये।

मंत्र-सर्व ॐ ह्यतद् ब्रह्मायमात्मा ब्रह्म सोऽयमात्मा चतुष्पात् ॥ २ ॥ शब्दार्थ — सर्व = सब । हि = निश्चय करके । एतद् = यह । ब्रह्म= परमात्मा है । अयमात्मा = यह जो मेरे भीतर व्यापक है । ब्रह्म= परमात्मा है । सो = इस लिये। अयमात्मा = आत्मा। चतुष्पात् = चार भागों वाला है ।

पड़ियां चार सब जगत जो कुछ दीख पड़ता है, ज्ञानियों की हिंद में ब्रह्म की शक्ति प्रकाश होने से ब्रह्म ही है। योगी समाधि को दशा में अपने भीतर देखता हुआ परमात्मा के आनन्द के। अनुभव करके कहता है कि यह जो सुफ में व्यापक है, यह ब्रह्म ही है। सो यह आस्मा चार पाद वाला है। ज्ञानी पुरुष जब संसार में जगत के नियमानुकूल बनावट के। देखता है, तो उसे विचार उत्पन्न होता है कि इसका सम्बन्ध ब्रह्म से है; जब स्वप्न की दशा में देखता है, तो वहाँ भी ब्रह्म की महिमा का पता लगता है। जो बस्तु जायत दशा में देखी होती है, उनके संस्कार जो मन में स्थित हो चुके दीखते हैं। जब स्वप्न अवस्था गाढ़ निद्रा में सो जाता है तब भी ब्रह्म से ही आनन्द प्राप्त करता है, जिससे संसार में रहते हुए भी दुख दूर हो हो जाते हैं। जब मुक्ति में शरीर त्याग देता है तब भी ब्रह्म से त्रानन्द प्राप्त करता है। यह ब्रह्म के चार पाद हैं। दूसरी अकृति सत् है, जीव सत चित्त है ब्रह्म सचिदान्द और स्वतन्त्र है। यह सत चित्त आनन्द और स्वतंत्रता ब्रह्म के चार पाद हैं। अब उपनिषद्कार इसका अपने शब्दों में बताते हैं।

मंत्र—जागरितस्थानोवहिष्वज्ञः सप्तांग एकोनिवशतिमुखःस्थूलभुग्वद्यानरः प्रथमः पादः॥३॥

हाह्य।र्थी - जागरितस्थाना=जागने की दशा ऋथीत स्थूल शरीर जिसका स्थान है। बहिष्प्रज्ञः=जिसकी बुद्धि बाहर की श्रीर काम करती है । सप्तांग=सात जिसके श्रङ्ग हैं । एकेंान-विश्वतिमुखः=उन्नीस जिसके मुख हैं । स्थूलभुग=जो स्थूल विषयेंं का भोगता है । वैश्वानरः=जो सम्पूर्ण नरों के भोगने वाला है । त्रथमःपादः=प्रथम पाद है ।

श्चर्ण—श्रव ब्रह्म के चार पाद बताकर उसके विभाग बताते हैं, जिसमें जीव जागने की श्रवस्था में काम करता है। जिसकी बुद्धि बाहर की श्रोर लगी होती है, जिसके सात श्चंग श्चीर उन्नीस मुख हैं, जा स्थूल विषयों के। भोगनेवाला है, वह वैश्वानर नामवाला ब्रह्म का प्रथम पाद कहाता है।

प्रश्न- क्या निराकार चेतन्य के भी पाद हो सकते हैं ?

के लिए कल्पना करते हैं कि जीव की अवस्थाओं के विचार से ब्रह्म ज्ञान भी चार भागों में होता है। जिस समय जीव जागता है और अपनी बुद्धि की बाहर के विषयों की ओर लगाता है जाव जीव का सात अज़ों और उन्नीस मुखों से सम्बन्ध होता है; तब वह स्थूल शरीर का अभिमानी होने से स्थूल विषयों का भोगता है। इस दशा में जो किसी च्या में जीव का ब्रह्म से सम्बन्ध होता है; उस ब्रह्म के वैश्वानर के नाम से उच्चारण करते हैं; क्योंकि उस समय जगत के मनुष्य विषय भोग करते हुए ब्रह्म के आनन्द की विषयों का अगनन्द विचार करते हैं, परन्तु वह आनन्द उत्तम आनन्द नहीं होता।

प्रश्न- जीव के १६ मुख कीन से है ?

उत्तर-पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, पाँच कर्मेन्द्रियाँ, पाँच प्राय और मन, बुद्धि, चित्त और श्रद्दंकार यह सब जीव के मुख कहाते हैं; क्योंकि जिस प्रकार मुख के द्वारा खाना खाते हैं, इसी प्रकार इन्द्रियों इस्यादि के विचार से जीव बाहर के सुखों को भोगता है। कभी उसके। सुख अनुभव होता है, कभी दुख अनुभव होता है। यदि यह उन्नोस न हों। तो जीव बाह्य ज्ञान को प्राप्त नहीं हो सकता। केवल स्वाभाविक ज्ञान जो उसका निश्य है, वही उसका ज्ञान होता है।

प्रश्न — अन्य शास्त्रों में सत्रह सूदम शरीर माने गये हैं। उन्नीस यहाँ पर बताये हैं, इनका कारण क्या है; और सस्य कौनसा है?

उत्तर — इसमें अन्तःकरण की चार वृत्तियाँ हैं। एक मनत-वृत्ति, जब कि अन्तःकरण के द्वारा किसी वस्तु के होने न होने, सत् असत्, सुख-दुःख के कार्ण इत्यादि होने का अन्वेषण करता है; उस दशा का नाम मन है। दूसरे, जब अन्तः करण इन्द्रियों के साथ बाह्य वस्तुओं का ज्ञान प्राप्त करता है, उसका नाम बुद्धि है। तीसरे, जब किसी वस्तु का चिन्तन करता है, जैसे काई मनुष्य सोचता है कि इस समय मेरे पास १०) रू० हैं, इससे व्योपार करके दश सहस्र कर लूँगा, पुनः एक लच्च से एक बाटिका निर्माण कराऊँगा, इसमें सब देशों से एकत्र करके उत्तम-उत्तम फल पुष्पादि लगाऊँगा, फिर उन्हें आनन्द से खाऊँगा; इस प्रकार की दशा का नाम चिन्तन है। चौथे, जब अपनी सत्ता और उसके सम्बन्धी वस्तुओं के। अपना जानता हुआ प्रकाश करता है, इस दशा का नाम अहंकार है। कतिपय आचार्यों ने सन, चित्त, बुद्धि और अहंकार के। एक मानकर, क्योंकि इनकी दशाओं में बहुत ही न्यून भेद है, एक स्वीकार कर लिया है, परन्तु वेदान्त शास्त्र ने जिसका उद्देश ही आरिसक विद्या का श्रचार करना है, उस थोड़े से भेद से भी पृथकता प्रकट कर दी है, जिससे सूरम से सूरम भेद विदित हो जावे।

प्रश्न—अन्तःकरण अर्थात् मन बुद्धि ग्रौर चित्त, अहङ्कार नित्य हैं श्रथवा अनित्य ? उत्तर — इनके दो भेद हैं; एक शक्ति, दूसरे करण। शक्तियाँ सब जीवात्मा का स्वभाव (गुण) होने से नित्य हैं ऋौर कारण सब कार्य होने से अनित्य हैं।

प्रभ—जबिक जीव की शिक्तयाँ न्यूनाधिक होती हैं, जिन से उनका विकार होना स्वीकार किया जाता है और जो वस्तु विकार वाली होती है, वह उत्पन्न होनेवाली होती है; अतः वह शिक्तयाँ उत्पन्न होनेवाली होती हैं और शिक्तयाँ, जीवात्मा का स्वाभाविक गुण आपने स्वीकार किया है और विकारवाली नाशवान् हैं; इसलिये जीवात्मा भी कार्य और नाशवान् स्वीकार करना पड़ेगा।

उत्तर-जीवाश्मा की शक्ति बढ़ती घटती नहीं, किन्तु उसके साधन अर्थात् कारण बढ़ते घटते हैं। दूसरे, शक्ति का न्यूनाधिक जीव के विचार से होता है। अतः साधन और विचार में परिवर्तन है, न कि जीवात्मा की शिक्त में। यथा हम कभी तो बालकों के बल से तमाँचा मारते हैं, जब कि वह देाषी होते हैं और कभी प्रेम से बहुत हलका मारते हैं। क्या इन दोनों दशात्रों में हमारी शक्ति में भेद होता है अथवा विचार में। इसी प्रकार कभी नेत्र सूर्य की रोशनी में देखता है और पर्वत पर से देखता है, तो पचास और सी कोस के वृत्त तथा मकान देख पड़ते हैं और दीप के प्रकाश में अथवा कूप के भीतर घुसकर देखते हैं, तो घर और कूप के बाहर की वस्तु भी नहीं देख पड़ती। क्या यह साधनें की न्यूनाधिकता है; अथवा नेत्र की शक्ति की ? अतः साधन परिवर्तन होने से अनित्य हैं और शिक्तयाँ एक रस अर्थात नित्य हैं। कर्मेन्द्रियों की शिक्त साधनों श्रीर विचार से श्रीर ज्ञानेन्द्रियों के साधनों से न्यूनाधिक मालूम होती है। वास्तव में वह एक वर्ष है, इसिलये कार्यक्रप न होने से शिक्त उरपन्न होनेवाली नहीं चौर न उन शिक्तयों का भएडार जीवारमा उरपन्न होनेवाला है।

प्रश्न — बहुत से मनुष्य जीव का माया की कार्य श्रीर श्रविद्या उपाधि से श्रथवा इस श्रन्तः करण से मिला हुआ मानते हैं श्रीर श्रन्तः करण के नाश से जीवास्मा का नाश स्वीकार करते हैं ?

उत्तर-यह ब्रह्मविद्या अथवा वेदान्त शास्त्र के अज्ञान के कारण है ; क्योंकि माथा का कार्य अन्तःकरण उपाधि किसने बनाया और किसके वास्ते बनाया। यदि कही ब्रह्म ने अपनी माया से बनाया ; तो प्रश्न यह होता है कि ब्रह्म स्वाभाविक कर्ता है अथवा नैमित्तिक है। यदि कहो स्वाभाविक कर्ता है, तो जीव निश्य हो जावेगा, इसका नाश मानना अविद्या होगी ; क्योंकि ब्रह्म श्रपने स्वभाव से श्रन्तःकरण बनाता ही रहेगा श्रीर उस उपाधि से ढॅपा हुचा होने से जीव भी बना रहेगा। यदि बहा नैमित्तिक कर्ता है, तो इरादा दो प्रकार का होता है। लाभदायक श्रीर अप्राप्ति वस्तु के प्राप्त करने का और प्राप्त हानिकारक वस्त के। नाश करने का। अब जिस वस्तु अर्थात् अन्तःकरण के। ब्रह्म ने उत्पन्न करने का विचार किया वह उसके लिये लाभदायक होना आवश्यक है। लाभदायक वह वस्तु होती है, जा देख के। दूर करे अथवा त्रुटि के। पूरा करे। अब ब्रह्म ने ब्रापने किस दोष का दूर करने और किन कमीं का पूरा करने के लिये अन्तः कर्ण बनाया, इसका पता नहीं लग सकता; क्यों कि ब्रह्म में न ता कमी है और न काई दोष है। जब ब्रुन्तः करण के बनाने की आवश्यकता नहीं मालूम पड़ती, ता विचार से यह कार्य उपाधि उत्पन्न नहीं हो सकती, जिससे जीव का उत्पन्न होना श्रीर नाश होना सम्भव हो। श्रतः जीव को अनादि मानना ही ठीक है। जीव बिना अन्तः करण के न ता श्चपने स्वरूप के। जान सकता है श्रीर न प्रेम के श्रानन्द के। प्राप्त करने के जा साधन हैं, वह कर सकता है। इसलिये जीवों के लिये माया से श्रपनी द्या के कारण अन्तः करण श्रीर सब जगत् बनाता है।

प्रश्न - ब्रह्म में अन्तःकरण के न होते से माया के गुणों के। भागने की शक्ति न थी, इसलिये उसने अन्तःकरण के। बनाकर अपनी इस कभी के। पूरा किया ।

उत्तर-अन्तःकरण से सर्वज्ञ ब्रह्म श्रव्पज्ञ हो गया, जिससे त्रहा में देगप उत्पन्न हो गया और कोई काम देगप बढ़ाने की नहीं किया जाता। श्रतः यह विचार सत्य नहीं। दूसरे भाग, सुख, दुःख बुद्धि का नाम है। दुःख भागने की तो किसी की इच्छा नहीं होती और सुख प्रकृति का गुण नहीं। इसलिये दुःख स्वरूप प्रकृति के गुर्णों के भोगने के याग्य न होना उत्तमता है ; कमी नहीं। अतः उत्तमता का दूर करने और दे। को उत्पन्न करने के लिये कोई बुद्धिमान मनुष्य भी काम नहीं करता, ता सर्वत्र बह्य किस प्रकार कर सकता है। अतः ब्रह्म के। जीव बनाना अपने का दाषी बनाना है, जा असम्भव है। ऐसी अविद्या ब्रह्म में नहीं ह्या सकती, जिससे वह त्रानन्द स्वरूप होकर दुःख भोगने की इच्छा करे, सर्वज्ञ होकर अल्पज्ञ बन जावे ; क्योंकि ऐसा मानना वेद विरुद्ध है, इस लिये सत्य नहीं। दूसरे ब्रह्म ने अन्तः करण किससे बनाया ? यदि कही माया से, तो माया गुण है, श्रथवा द्रव्य और निस्य है श्रथवा श्रनिस्य । यदि कहो निश्य है, तो अद्वैत सिद्धान्त गिर गया ; क्योंकि ब्रह्म के साथ माया भी निश्य है। गई। यदि कही अनिश्य है, तो उसके। ब्रह्म ने किससे बनाया। यदि साया का उपादान कारण कुछ और बताना होगा, तो इसके सम्बन्ध में भी यही शंका होगी। यदि माया के। बहा का गुगी मानकर अद्वैत बताओगे, तो गुगा से गुगी उत्पन्न नहीं हो सकता। इसलिये संसार में एक भी उदाहरण नहीं मिल सकता, जहाँ गुण से गुणी उत्पन्न होना दृष्टि पड़े।

💴 प्रश्न-क्या तुम ब्रह्म के। श्रद्धेत नहीं मानते 👫 🖂

चत्रर—हम ब्रह्म का अद्वैत इस प्रकार मानते हैं कि वह नित्य है। उसका एश्वर्य प्रकृति अथवा माया भी नित्य है। किसी स्वामी की सम्पत्ति उसका मिल नहीं सकती; इसिल्ये प्रकृति की विद्यमानता में उसका स्वामी ब्रह्म अद्वैत ही बना रहता है। दूसरे जो ब्रह्म राजा है, जीव उसकी प्रजा है। किसी राजा की प्रजा भी उसके समान नहीं कही जा सकती, किन्तु सम्पत्ति और प्रजा राजा को वास्तव में राजा सिद्ध करने वाली होती है। नहीं तो बिना सम्पत्ति और प्रजा के राजा शतरंज के खेल से अधिक क्या मान रख सकता है। यदि राजा नित्य होगा, तो उसकी सम्पत्ति और प्रजा भी नित्य होगी। जिसकी सम्पति और प्रजा नित्य न हो, वह बनावटी राजा होगा। चाहे वह राज उसने स्वयम उत्पन्न किया हो, परन्तु नित्य राजा कभी नहीं होगा।

प्रश्न - यह सब विद्वानों का एक सिद्धान्त है कि ब्रह्म सजाति, विजाति और स्वर्गात भेद से शून्य है। यदि जीव प्रकृति का ब्रह्म से अलग सत माना जावे, तो विजाति भेद तो

मीजूद रहा, जिससे सिद्धान्त बिगड़ जाता है।

उत्तर—प्रथम तो ब्रह्म में जाति ही नहीं, क्योंकि जाति बहुतों में होती है और ब्रह्म एक है। इसमें जाति का लक्षण पाया नहीं जाता। दूसरे जाति का चिन्ह आकृति है और ब्रह्म निराकार है; इसलिये इसमें जीव मौजूद नहीं। जब ब्रह्म में जाति नहीं, तो समान जाति और पृथक जाति हो नहीं सकती। तीसरे विजाति का अर्थ यहाँ पृथक जाति नहीं, किन्तु विरुद्ध जाति है और जीव प्रकृति ब्रह्म की प्रजा और सम्पत्ति है, इस कारण विरुद्ध है; नहीं तो विजाति वस्तु किस प्रकार हो सकती है ? प्रश्न—सात श्रङ्ग कौन से हैं ? में प्राप्त मह पर कि

उत्तर—श्राग्त इसका घर, चन्द्र-सूर्य नेत्र, वायु-प्राण, वेद् उसकी वाणी श्रथवा रसना, दिशा श्रोत्र, श्राकाश नाभि, पृथिवी पाँच हैं।

प्रश्न-अग्निका और पृथिवी का पाँव क्यों कहा ?

उत्तर—अग्नि सतोगुणी होने से सबसे अपर का भाग अर्थात सिर है अर्थात सतोगुण जीव मनुष्य जाति का सिर अर्थात सबसे उच है और पृथिवी तमोगुण है और पाँव सबसे नीचे हैं। इस कारण बताया कि तमेगुणी जीव सबसे नीचे हैं, रजोगुणी और श्रोत मध्यम हैं।

मंत्र-स्वप्नस्थानोऽन्तः प्रज्ञः सप्तांग एकोन-विंशतिमुखः प्राविविक्तभुक्तेजसो हितीयः पादः ॥ ४ ॥

शब्दार्थ—स्वप्रस्थानः=स्वप्न अवस्था। अन्तः प्रज्ञः=भीतर की अगर है बुद्धि जिसकी। सप्ताङ्ग=सात अङ्ग हैं। एकोनांवशतिमुखः= उन्नीस जिसके मुख हैं। प्रविविक्तभुक्=बाह्य विषयों के न हाने पर भागनेवाली है। तैजसः=तैजस नाम वाला आक्षा। दितीयः पादः=दूसरा पाद है।

श्रथं—जिस अवस्था में जीवास्मा स्वप्न देखता है, उस समय उसकी बुद्धि अर्थात् मन के जाननेवाली वृत्ति अथवा इसका स्वाभाविक ज्ञान संसार के बाह्य विषयों से सम्बन्ध न रखता हुआ सात अंगों और उन्नीस मुखों से जिनका उपर्यक्त वर्णन हुआ, उन्हीं पदार्थों को भागता है कि जिनके संस्कार जागने की दशा में मन पर पड़ गये हैं। इस अवस्था में इसका नाम तैजस कहलाता है और यह दूसरा पाद है।

प्रभ-क्या स्वप्न अवस्था में वही पदार्थ दृष्टि पड़ते हैं;

जिनके संस्कार जागने की अवस्था में पड़ गये हैं, अथवा अन्य वस्तु भी दृष्टि पड़ सकती हैं १००० का कि कि का

उत्तर - जागृत अवस्था में तो जीवास्मा बाह्य पदार्थों के फोटू उतारता है। जिस प्रकार फोटूग्राफर के कैमरे में दो शीशा होते हैं, एक बाहर का शीशा दूसरा भीतर का और प्रकाश की किरएों उस वस्तु के प्रतिविम्ब के। प्रथम शीशा पर डालती हैं, ता वह उलटा पड़ता है। जब दूसरे शीशा पर जाता है, तो सीधा हो जाता है। इसी प्रकार जीवास्मा फे। दूयाफर के लिये परमाश्मा ने यह मनुष्य का शरीर वैमरा बना दिया है। जिसके बाहर के शीशा ता इन्द्रियाँ हैं श्रीर भीतर का शीशा मन है! इन्द्रियों का सहायक प्रकाश उनके विषय का फीटू इन्द्रियों पर डालता है, जिससे वह उलटा होता है, श्रीर मन पर जाकर सीधा हो जाता है। जब जीवास्मा बाहर के शीशों का बन्द कर देता है, ता नवीन फाटू उतरने बन्द हो जाते हैं। केवल जा इस काद में उतरा हुआ है, उसीका देखता है। जा वस्तु बाहर न होगी, उसका चित्र शीशा पर नहीं आ सकता। जा चित्र शीशा पर न हों, उसका कैसे देख सकते हैं। अतः स्वप्न में वही जाना जाता है जािक जागृत् अवस्था में देखा हुआ होता है। अतिरिक्त जागृत के देख हुए संस्कारों के स्वप्न में कुछ भी नहीं स्त्रा सकता। जागृत जीवारमा के फोटू खींचने की अवस्था का नाम है श्रीर स्वप्न उन फीटू के देखने का नाम है।

प्रश्न—हम बहुत सी वस्तुएँ स्वप्न में देखते हैं कि जिनके। हमने जन्म भर में कहीं नहीं देखा ?

उत्तर—यदि इसी जन्म के संस्कार मन में होते, तो यह कहना ठीक था; परन्तु मन में सहस्त्रों जन्मों के संस्कार विद्यमान होते हैं, जा वस्तुतः हमारी देखी हुई वस्तुत्रों के प्रतिबिन्न होते हैं; परन्तु श्रल्पबुद्धि हम समस्रते हैं कि वह

हमारी देखी हुई नहीं। वास्तव में जब जीव मुक्ति से लौट कर योनिज सृष्टि में आता है, तब उसकें। नवीन मन मिलता है श्रीर इस समय से लेकर अब तक जितने जन्म व्यतीत हुए हैं, सबके संस्कार हमारे भतीर प्रस्तुत हैं; जिसका योगी जन जानते हैं, परन्तु दूसरों का ज्ञान नहीं होता।

प्रश्र—क्या कारण है कि हमारे भीतर जा संस्कार विद्यमान हैं, उनके। भी हम नहीं जानते श्रीर यागी किस प्रकार

ा जीवास्मा प्राह उत्तर-यदि तुम एक खता में दो फुट गेहूँ (गोधूम) भर दो, उसके ऊपर दो फुट चने डाल दो, उसके ऊपर देा फुट यव डाल दो, उसके ऊपर दो फुट मकाई, इसी प्रकार बीस भाँति के अन इस खते में भर दे। फिर ऊपर से देखो तो सबसे पीछे जो चावल डाले हैं वही दृष्टि पड़े गे। नीचे वाले सव अन्न मौजूद होते हुए भी दृष्टि नहीं आवेंगे। यही संस्कारों की अवस्था है। जो समीप के होते हैं, वह स्मरण रहते हैं; जितनी देर होती है, वह नवीन पड़ने वालों के नीचे दब जाते हैं; जिसका सर्व मनुष्य अनुभव नहीं कर सकते; जो खोदकर देखता है, उसका मालूम होते हैं। योगी का मन और विचार-शक्ति ठीक होती है, इस कारण वह इन संस्कारों का मालूम कर सकता है। जैसा कि महात्मा कृष्ण ने अर्जन से कहा था कि—"हे अर्जुन! मेरे तेरे बहुत से जन्म व्यतीत हुए हैं; परन्तु मैं उन जन्मों के। जानता हूँ श्रौर तू नहीं जानता।

प्रश्न - बुद्धि स्वीकार नहीं करती कि योगी का ज्ञान इतना बढ़ जावे ? यद्यपि हम गीतादि अवलोकन करते हैं, विद्वानों से अवण करते हैं ; परन्तु विना युक्त मानने के। उद्यत नहीं।

उत्तर- जिस प्रकार गङ्गा एक धार में बहती है, ते। इसमें यह शक्ति होती है कि बड़े-बड़े मकानों को बहा ले जाती है; परन्तु जब उस गङ्गा मं नहरों के द्वारा छोटी नालियाँ कर दी जाती हैं. तो वह एक ईंट के। भी वहा नहीं सकतो। ऐसे ही जब मन का भाव वृत्तियों के एकत्र होने से एक त्योर चलता है, तो बड़े-बड़े पदार्थों का ज्ञान हो सकता है, सूदम तथा दूर की वस्तु के। जान सकता है; परन्तु जब मन-वृत्ति फैल जाती है, तो उसकी शिक न्यून है। जातो है।

प्रश्न - जबिक मन भी आत्मा से बाहर है, तो उसका

भीतर स्थान क्यों बताया ?

उत्तर—इन्द्रियों की अपेक्षा मन भीतर है अर्थात इन्द्रियाँ बाहर का शीशा और मन भीतर का शीशा है। इस कारण भीतर स्थान में बुद्धि का काम करना बताया।

प्रश्त — जागृत और स्वप्त अवस्था में क्या अन्तर है ?

उत्तर — हम ऊपर कथन कर आये हैं, कि जागृत अवस्था में बाहर की वस्तुओं का फोटू लेता और उससे दुःख-सुख अनुभव करता है और स्वप्न अवस्था में बिना बाहर की वस्तु होने के भीतर ही फोटू का देखता है और इससे दुःख-सुख मानता है। अतः जीव की इस अवस्था के। जो जब बाहर के विषय की उपस्थिति में सुख-दुख के। अनुभव करता है, पशु कहते हैं और जब बाहर की विषयें। की अनुपिथिति में सुख दुख के। भागता है, उस समय तैजस कहाता है।

प्रश्न-स्वप्त में जिन वस्तुओं का भागते हैं, उसमें तो प्रभाव शरीर पर भी पड़ जाता है; लेकिन फोटू के देखने की

दशा में प्रभाव शरीर पर नहीं पड़ता ?

उत्तर — यदि कभी स्वरूपवान का फोटू देखते हैं, तो प्रसन्नता, और निकृष्ट आकृत का फोटू देखने से घृणा उत्पन्न होती है। सहस्रों मनुष्य फोटू देखने से ही मस्त हो गये। इस कारण जो प्रभाव स्वप्न से शरीर पर मन के द्वारा पड़ता है, वहीं फोटू के देखने से भी पड़ता है।

मंत्र-यत्र सुप्तो न कञ्चन कामं कामयते न कञ्चन स्वप्नंपद्रयति तत्सुषुप्तम् । सुषुप्त-स्थान एकीभृतःप्रज्ञानघन एवानन्दमयो द्यानन्दभुक् चेतोमुखः प्राज्ञस्तृतीय पादः ॥५॥

शब्दार्थ — यत्र=जिस श्रवस्था में। सुप्तो=सोया हुत्रा। न=
नहीं। कञ्चन कार्म=िकसी काम को। कामयते=इच्छा करता है।
न=नहीं। कञ्चन=कोई। स्वप्नं=स्वप्त। पश्यित=देखता है। तत=
वह। सुषुप्तम्=सुषुप्ति की श्रवस्था है। सुपुप्तस्थान=उस स्थान पर।
एकोभूतः=समस्त ज्ञान एकत्रित होकर। प्रज्ञान घनः=श्रॅथरी
रात्रि की भाँति विवेक रहित ज्ञान। एव=है। श्रानंद्मयः=श्रानंद
युक्त। श्रानंद्मुक्=श्रानन्द को भोगता है। चेतोमुखः=केवल
स्वाभाविक ज्ञान ही जिसका मुख है। प्राज्ञः=प्राज्ञ नाम वाला।
नृतीयः पादः=यह तीसरा पाद है।

श्रर्थ—जब यह जीवात्मा बाहर के ज्ञान से पृथक होकर ऐसी श्रवस्था में चला जाता है, जहाँ उसकी कोई इच्छा शेष नहीं रहती श्रीर न किसी प्रकार का स्वध्न देखता है श्रर्थात पूर्व देखे हुए ज्ञान का भी कुछ प्रभाव शेष नहीं रहता श्रर्थात बाहर के ज्ञान से निःसम्बन्ध होकर श्रीर बाहर के ज्ञान के कारण इन्द्रियों श्रीर मन के सम्बन्ध को त्यागकर जब जीव भीतर की श्रोर लग जाता है, उस श्रवस्था का नाम सुपृप्ति है। उस श्रवस्था में सब बाह्य ज्ञानों के दूर हो जाने से, विवेक से रहित ज्ञान; जैसे श्रंधरी रात में नेत्र लाल काले रूप के विवेक से रहित होकर श्रंधरा ही श्रंधरा देखते हैं; इसी प्रकार

जीवात्मा भीतर देखता है, उस समय एक ही हिट आता है
और आतन्द स्वरूप परमात्मा के आनन्द को जो बाहर की
आरे लग जाने से दूर हो गया था भोगता है। उस समय
भोगने का साधन केवल स्वाभाविक ज्ञान जो जीवात्मा का
जातीय गुगा है, प्रस्तुत होता है। कोई अन्य यन्त्र मन इत्यादि
नहीं होता। इस अवस्था में जीव का नाम प्राप्त होता है। यह
तीसरा पाद है।

प्रश्न-क्या स्वप्न को दशा में जीवास्मा आनन्द भोगता है? उत्तर—अवश्य, तीन दशाओं में जीव को ब्रह्म का गुण आनन्द मिलता है। एक समाधि की अवस्था में, दूसरे सुपुष्ति की अवस्था में, तीसरे मुक्ति अवस्था में। अतएव महर्षि कपिलजी सांख्यद्शन में लिखते हैं—" समाधि सुपुष्ति मोच्चेपु ब्रह्म रूपिता।" अर्थात् समाधि, सुपुप्ति और मुक्ति इन तीन अवस्थाओं में सत् चित् स्वरूप आस्मा ब्रह्म के गुगा नैमित्तिक च्यानन्द से ब्रह्मरूपिता अर्थात सचिदानन्द अवस्था को प्राप्त ्होता है ; अर्थात उस अवस्था में जीव भी सचिदानन्द कहाता है। जैसे ले। हे का गोला अग्नि में पड़ने से उठण होकर अग्नि के गुणवाला हो जाता है, तो उसमें अगिन का गुण जलाना इस्यादि मौजूद होते हैं ; परन्तु अपने गुगा भार इस्यादि भी उपस्थित रहते हैं। इसी प्रकार जीव में ब्रह्म का गुण आनन्द त्र्या जाता है; परन्तु उसका अपना गुण अल्पज्ञता भी मौजूद होती है। जिस प्रकार अग्नि रूप लोहे के गोले को अग्नि कह सकते हैं ; ऐसे ही समाधि की अवस्था में जीव को ब्रह्म भी हैं ; परन्तु वह कहना उपचार से होता है, वास्तव

में नहीं।

प्रश्न समाधि, सुषुप्ति श्रौर मुक्ति के स्वरूप में क्या अन्तर हैं ? उत्तर—जब ज्ञान सहित और शरीर रहित ब्रह्म का जीव से सम्बन्ध होता है, उस अवस्था का नाम समाधि है और जब शरीर सहित और ज्ञान रहित जीव का ब्रह्म से सम्बन्ध हो, उस अवस्था का नाम सुपृप्ति है और शरीर रहित और ज्ञान सहित जीव का ब्रह्म से सम्बन्ध हो, उस अवस्था का नाम सुक्ति है।

प्रश्न-क्या स्थूल शरीर की विद्यमानता में ब्रह्म से जीव का सम्बन्ध हो सकता है १ कि संस्था कि सम्बन्ध हो सकता है

उत्तर—जब तक स्थूल शरीर का जीव को अभिमान है, तब तक तो ब्रह्म से सम्बन्ध हो नहीं सकता; परन्तु समाधि और सुषुप्ति में जब अभिमान नहीं रहता, तो ब्रह्म से सम्बन्ध हो जाता है; क्योंकि जीव को वाह्य वस्तुओं से सम्बन्ध कराने बाला अहंकार ही है, और समाधि, सुषुप्ति की दशा में अहङ्कार विद्यमान नहीं होता। जब अहङ्कार न हो, तो उसका प्रकृति से सम्बन्ध नहीं हो सकता। जब प्रकृति से सम्बन्ध नहीं, तो ब्रह्म के साथ सम्बन्ध अवश्य होगा; क्योंकि चेतन जीवारमा बिना सम्बन्ध के नहीं रहता।

ाहाक प्रश्न - क्या सुषुप्ति में ज्ञान रहता है ; जिससे वह ज्ञानन्द भोगता है ? हार कार हरार हुन्छ । हार हार हारा

उत्तर—जीवास्मा का स्वाभाविक गुण ज्ञान है, वह जीव से किस प्रकार पृथक हो सकता है। जिस प्रकार श्रान्त से उद्माता का पृथक होना श्रसम्भव है, ऐसे ही जीव से ज्ञान का पृथक होना भी श्रसम्भव है। यदि बाहरी ज्ञान के साधन होंगे, तो बाहर की चीजों को जानेगा; यदि साधन न होंगे, तो श्रम्दर की चीजों को जानेगा। श्रतः जब जाग उठता है, तो कहता है कि श्राज मैं सुख से सोया। जिससे स्पष्ट विदित होता है कि उसको इस बात का ज्ञान था कि सुख है। यद्यपि बाहरी पदार्थों से बे-खबर होता है; परन्तु ज्ञान से शून्य नहीं।

प्रश्न — बहुत से मनुष्य कहते हैं कि सोने के समय ज्ञान नहीं होता। जब जागकर देखता है, तब कहता है; क्योंकि जागने से पूर्व कोई नहीं कहता।

उत्तर—यदि ऐसा स्वीकार किया जावे, तो मूर्खता ही कहलावेगी; क्योंकि जिस समय ज्ञान नहीं था, उस समय सुख था और जब ज्ञान हुआ, तब सुख नहीं। तब सुख से सोने को किस प्रकार प्रकट कर सकते हैं। ऐसा कहनेवाले महाशय सुख के स्वरूप से भी अनिभन्न हैं; क्योंकि सुख-दुःख दोनों बुद्धि अर्थात ज्ञान हैं। यदि ज्ञान न हो, तो सुख कह ही नहीं सकते।

प्रश्न फिर योगदर्शन में क्यों लिखा है कि ज्ञान की अभाव वृत्ति का नाम निद्रा है। क्या पातञ्जलि को भी सुख का स्वरूप विदित नहीं था ?

उत्तर-योगदर्शन के कर्ता का आशय वाह्य ज्ञान से है, अतः निद्रा की अवस्था में बाहरी ज्ञान का अभाव होता है।

प्रश्न — इसका क्या प्रमाण है कि बाहर का ज्ञान नहीं होता और भीतर का ज्ञान होता है ?

उत्तर—प्रथम तो जीवारमा का चेतन होना ही इसका प्रमाण है; क्योंकि चेतन किसी समय भी ज्ञान से शून्य नहीं रह सकता। द्वितीय, सुष्प्रि में सुख होना भी इस बात का प्रमाण है कि सुखानुकूल ज्ञान का नाम है। तृतीय, जागकर यह कहना कि आज ऐसा सुख से सोया कि कुछ खबर भी नहीं रही; जिससे स्पष्ट विदित है कि बाहर की तो बेखवरी थी और सुख की सुधि थी। अब जीव की तीनों अवस्थाओं का कथन करके जिससे भीतर जाकर जीव समाधि, सुष्प्रि और

मुक्ति में आनन्द को प्राप्त होता है, उस ब्रह्म का कथन करते हैं।

## मंत्र-एव सर्वेइवर एव तर्वज्ञ एवोऽन्तर्याम्येव योनिः सर्वस्य प्रभवाष्ययो हि भूतानाम् ॥६॥

शब्दार्थ — एष=यह। सर्वेश्वरः=सब का स्वामी। एष=यही।
सर्वज्ञ=सब कुछ जाननेवाला। एष=यह। अन्तर्यामी=सबके
भीतर रहकर नियमानुकूल चलानेवाला। एषः=यही। यानिः
सर्वस्य=सब जगत् का कारण। प्रभव=उत्पन्न होने। अप्ययौ=
सुख पाने। भूतानाम्=भूतों के।

अर्थ — यह परमाश्मा सबका स्वामी है, जो सबके कमों का जाननेवाला है, जो सर्व व्यापक होकर उनका (सबका) नियमानुकूल चला रहा है। यही सबका निमित्त कारण है और अपने ऐरवय से ही कुल जगत को बनाता है और सम्पूर्ण जीव उससे सुख पाते हैं। जब जीव अपनी तीन दशाओं से पार होकर, भीतर जाकर परमाश्मा के दर्शन करता है, तब उसका परमाश्मा के आनन्द की प्राप्ति होती है। तब वह यह कहता है कि यह जो मेरा अन्तर्यामी है, यही सबका स्वामी, यही सबका ज्ञाता, यही सब जगत के। अपनी सामग्री से उत्पादक है। इससे सबका आनन्द प्राप्त हो सकता है।

प्रश्न-पायः मनुष्य कहते हैं कि सुषुप्ति अवस्था का अभि-मानी जा जीवास्मा है, वही सर्वज्ञ ईश्वर इस्यादि है।

उत्तर—ऐसा मानना ठीक नहीं, क्योंकि उस दशा में किसका अन्तर्यामी होगा। सुषुप्ति की दशा में भी अन्तर्यामी होना आवश्यक है, उस समय किसका अन्तर्यामी होगा; क्योंकि बाहर के विषयों से तो कोई सम्बन्ध नहीं। अतः सुषुप्ति की दशा में जीव का अन्तर्यामी है। पूर्व ते। यह सन्देह हो सकता था कि आनन्द बाहरी विषयों से मिलता है। जागृत में बाहरी विषय और स्वप्न में उसका प्रतिबिश्व आनन्द का कारण कह सकते थे। अतः सुषुप्ति की दशा में न ते। बाहर के विषय ही प्रस्तुत हैं, न उनका प्रतिबिश्व प्रस्तुत है। अब जिससे जीव आनन्द का प्राप्त होता है, वह कोई बाहरी वस्तु नहीं, किन्तु वह भीतर वास करनेवाला है। उसीके यह लच्नण प्रकट किये हैं।

प्रश्न यहाँ ते। श्रोंकार जे। परमात्मा है उसके चार पाद बताये हैं, जिससे जीव ब्रह्म का भेद प्रकट किया है; तुम और ही श्रोर चल रहे हो।

उत्तर-शात्मा शब्द का ऋर्थ है व्यापक। उसकी जा चार सीढ़ियाँ है, वह आस्मा के चार पाद हैं। पहले जागृत अवस्था में जिस स्थूल शरीर का अभिमानी जीवास्मा है, उसके भीतर जो व्यापक है, वह सुद्म शरीर है; सूद्म शरीर के सूद्म होने से उसमें व्यापक कारण शरीर है, कारण शरीर से सूद्म होने के कारण व्यापक जीवात्मा है और जीवात्मा से सूद्म होने के कारण व्यापक परमात्मा है। जो मनुष्य आत्मज्ञान के तीन मार्गी को व्यतीत करके चौथे मार्ग में पहुँचते हैं, ता उनके। जीवात्मा अर्थात अपने भीतर परमात्मा के दर्शन होते हैं श्रीर उससे वह त्रानन्द का प्राप्त करके कहते हैं कि यह जो मुम्ममें व्यापक है वह ब्रह्म है। तीन मार्गों में तो जीव व्यापक है, चौथे मार्ग में जीव व्याप्य श्रीर ब्रह्म व्यापक है। यद्यपि जीव ब्रह्म में काई दूरी नहीं होती। इस कारण अभेद कहते हैं। यथा नेत्र में छंजन है ; अब नेत्र और छंजन में दूरी नहीं ; क्योंकि दूरी तीन प्रकार की होती है, एक देश की, दूसरे काल की, तीसरे ज्ञान की दूरी। नेत्र और शंजन, देश और काल की दूरी से तो पृथक होने से केवल ज्ञान की दूरी है। जब जीवास्मा अपने ज्ञान का बाहर की ओर से हटाकर भीतर देखता है, वह ज्ञान की दूरी भी दूर हो। जाती है। इसी दूरी के दूर करने का नाम अभेद ज्ञान है; न कि जीव ब्रह्म के। एक मानने का। प्रश्न—जीव ब्रह्म के दो होने में क्या प्रमाण हैं?

उत्तर—वेदानत शास्त्र में जीव ब्रह्म के दे। होने में इतने प्रमाण दिये हैं कि जिससे किसी मूखे के। भी इनका एक होना मालूम नहीं होता। प्रथम ब्रह्म का लच्चण सिचदानन्द ही इस बात का प्रमाण है। द्वितीय, ब्रह्म का जीव के भीतर होना जैसा कि वृहद्वारण्यकोपनिषद् की श्रित से प्रकट होता है। तृतीय, ब्रह्म के चार पाद होना। चतुर्थ, वेदान्त के सूत्रों में स्थान-स्थान पर व्यासजी का यह बताना कि श्रुति ने जीव ब्रह्म का भेद बताया है, जिसके हम वेदान्त दर्शन के भाष्य में प्रकट कर चुके हैं। इस कारण अभेद पाद का तारपर्य इतना ही है कि जीव ब्रह्म में दूरी नहीं; जिसके लिये किसी पैगम्बर (दूत) की आवश्यकता पड़े; किन्तु अन्तःकरण के दर्पण को शुद्ध करके भीतर देखने की आवश्यकता है।

प्रश्न-ब्रह्म के लिये इतने विशेषण क्यों दिये ?

उत्तर—पहले कहा यह ब्रह्म सबका स्वामी अथवा ईश्वर है; परन्तु वेदान्तद्शन में मुक्त जीव का नाम भी ईश्वर स्वीकार किया गया है, फिर जीव को अल्पज्ञ समम्कर सर्वज्ञ बताया, फिर शंका हुई कि मनुष्य योगियों का भी सर्वज्ञ कहते हैं। इस कारण अन्तर्यामी कहा; क्योंकि किसी जीव के भीतर कोई दूसरा जीव नहीं जा सकता। यदि अन्तर्यामी शब्द न देते, तो उपाधि कृत भेषवालों का मत बन सकता था; परन्तु श्रुति ने अन्तर्यामी शब्द देकर जीव ब्रह्म को एक मानने वालों का गढ़ ही गिरा दिया। यहाँ तक कि आनन्दगिरि जैसे अद्वैतवादियों का मानना पड़ा कि किसी दूसरे का भीतर प्रवेश है। कर नियमानुकूल चलाने की सामध्य नहीं। फिर इस बात का स्वीकार करने के लिये सारे जगत् का कारण बता दिया, जिससे किसोका जीव-श्रम न रहे; क्यों कि वेदान्तदर्शन में स्थान-स्थान पर सिद्ध कर दिया है कि जीव अथवा प्रकृति जगत् कर्ता नहीं। इसके परवात् यह कहकर कि उससे आनन्द का प्राप्त करते हैं। अतः आनन्द स्वरूप ता अतिरिक्त ब्रह्म के कें।ई भी नहीं। जिस पर वेदान्त के प्रथम पाद में अत्यन्त सबल विचार किया गया है। क्या इन विशेषणों को देखकर भी जीव ब्रह्म के एक होने का ख्याल रह सकता है? निस्संदेह जो नेत्रों में पट्टी बाँधकर इसका देखते हैं, ता इसका उपाय क्या हो सकता है? अब उस ब्रह्म के। जीव से प्रथक् करते हैं।

मंत्र-नान्तः प्रज्ञं न बहिष्प्रज्ञं नोभयतः प्रज्ञं न प्रज्ञान घनं न प्रज्ञं नाप्रज्ञम् । अदृष्टम्वयन-हार्यम्याद्यमळच्णमचिन्त्यमव्यपदेश्यमेका-त्मप्रत्ययसारं प्रपश्चोपश्चमं शान्तं शिवमहैतं चतुर्थं मन्यन्ते स आत्मा स विज्ञेयः ॥७॥

शब्दार्थ—नान्तः प्रज्ञं=भीतर की स्रोर ज्ञान नहीं !
त वहिः प्रज्ञं=बुद्धि नहीं जाती है। ने भय प्रज्ञं=न दोनों स्रोर
भीतर बाहर बुद्धि जाती है। न प्रज्ञान घनं=न स्रॅंधेरे की
स्रोर एक ही ज्ञान होता है। नः=नहीं। प्रज्ञं=प्राप्त किया
हुस्रा ज्ञान। न=नहीं। स्रप्रज्ञं=ज्ञान की जड़ता। स्रहण्टम्=
नेन्नों के देखने योग्य नहीं। स्रव्यवहार्यम्=व्यवहार दशा से
रहित। स्रप्राह्म-पकड़ने योग्य नहीं। स्रवन्त्यम्=निसका
लज्ञा इन्द्रियों से जाना नहीं जाता। स्रचिन्त्यम्=मन की
कल्पना शिक जिसकी सीमा को नहीं पासकतो। स्रव्यपदेश्यम्=जो किसी नाम के कहने से ध्यान में नहीं स्राता।

एकास्म प्रस्ययसारं=जिसको एक आस्मा ही जानने का अधि-कारी है। प्रपंचोपशमं=बाहर पंच भौतिक ज्ञान से एक होकर। शान्तं=जो शान्त अर्थात विचेप रहित है। शिवम्=जो कल्याग-कारी और शरीर, मन और प्राणों के धर्म से रहित। अद्वैतं= अनुपम। चतुर्थं=चौथा। मन्यन्ते=विचार करते या मानते हैं। स आस्मा=बह जीवास्मा है। स=बह। विज्ञेयः=जानने योग्य है।

अर्थ-परमात्मा सबसे सूचम है, इस कारण इसके भोतर कोई पदार्थ नहीं। अतः वह भीतर किसको देख सकता है, जिससे उसको भीतरी ज्ञान हो और परमात्मा के सर्व ज्यापक होने से उससे कोई वस्तु बाहर नहीं, जिसको वह बाह्य ज्ञान के द्वारा देखे और बाहरी बुद्धि को प्राप्त करे और जब उसके भीतर बाहर कुछ नहीं, तो दोनों श्रोर जानेवाली बुद्धि भी उसकी नहीं हो सकती और न ऋँधेरे में केवल उसकी ऋँधेरा ही हिंद पड़ता है, जिसको एक ही प्रकार का ज्ञान कहा जावे और न उसे नैमित्तिक ज्ञान होता है और न कोई वस्तु ऐसी है जिसको वह न जानता हो ; क्योंकि उसको पूर्व सर्वज्ञ बता चुके हैं। अतः वह क्या है, जो इन्द्रियों से नहीं जाना जाता? नाम रूप के प्रत्यच सम्बन्ध से उसमें व्यवहार दशा नहीं हो सकती। उसका कोई लच्च ही ऐसा नहीं हो सकता, जो इन्द्रियों से प्रश्यद्य हो सके। मन से कितना ही विचार किया जावे, उसके अनन्त गुणों की सीमा नहीं। वह ऐसी आकृति नहीं कि जो केवल नाम लेने से ही उसका स्वरूप स्मरण हो जावे। उसको केवल जीवात्मा ही जान सकता है। जबकि इन्द्रियों से अनुभव होने योग्य बाह्य वस्तुत्रों से मन को पृथक् कर ले और उपालना के द्वारा चंचल मन को शान्त और स्थिर करे, वह कल्याग कारक जुधा, तृषा, शोक, मोह, बुढ़ापा, मौत से रहित और अनुभव है; जिसके समान कोई नहीं हुआ है,

न होगा, उसको चतुर्थ पाद सानते हैं। वही इसके जीव के भीतर बास करनेवाला आत्मा है, वही जानने योग्य है। जो इसको नहीं जानता, वह अपने जन्म को नष्ट करता है।

प्रश्न—जबिक वेद ने यह बताया है कि जो मनुष्य सब भूतों को आत्मा के भीतर देखता है और सबके भीतर आत्मा को देखता है; इससे स्पष्ट विदित है कि सब आत्मा के भीतर हैं, तो उसको भीतर का ज्ञान आवश्यकीय है और जब वह सब के भीतर है, तो सब उससे बाहर हैं। इस कारण बाहर का ज्ञान भी अवश्य चाहिये। फिर श्रुति ने क्यों कहा कि वह भीतर बाहर के ज्ञान से रहित है?

उत्तर—भीतर के कहने से आशय परमात्मा से सूदम कोई नहीं, जिसको भीतर जाकर देखने की आवश्यकता हो ; जैसे जीव को भीतर जाकर परमात्मा के दुर्शन की आवश्यकता है। बाहर कहने से यह आशय है कि वह एक देशी नहीं, जिसको वाहर की वस्तुओं के देखने के लिये इन्द्रियों की आव-श्यकता हो। दूसरी बात यह है कि जीवात्मा को नैमित्तिक ज्ञान होता है, परमात्मा को न भीतर का न बाहर का ही नैमित्तिक ज्ञान होता है।

प्रश्न—जबिक बहा श्रदृश्य श्रर्थात देखने योग्य नहीं, तो वृहद्वारएयकोपनिषद् में क्यों लिखा है कि—हे मैत्रेय ! श्राक्मा ही देखने सुनने योग्य श्रीर मनन करने योग्य है।

उत्तर—आत्मा इन्द्रियों से अनुभव नहीं होता, इस कारण अहब्ट कहा है; परन्तु मन से उसका प्रत्यच होता है। इस कारण देखने योग्य कहा है। केवल थोड़ा सा विचार करने से विदित होता है कि दोनों श्रुतिया में विरोध नहीं।

प्रश्न-परन्तु उपनिषद् में बताया है कि वह मन से चेतन नहीं किया जाता; फिर उसका मन से प्रत्यच्च मानना भी युक्ति से ठीक नहीं मालूम होता; क्योंकि श्रुति इसका खण्डन करती है।

उत्तर—कठोपनिषद् की श्रुति में स्पष्ट शब्दों में लिखा है कि वह परमात्मा मन ही से जाना जाता है। वास्तव में मन की देा दशाएँ हैं। एक, मल वित्तेष और आवरण देाष से रहित मन, दूसरे इन दोषों से युक्त मन जो श्रुति कहती है कि परमात्मा मन से नहीं जाना जाता, उसका आशय मल वित्तेष और आवरण दोषयुक्त मन से है और जो श्रुति कहती है कि परमात्मा मन से जाना जाता है, उसका आशय मल वित्तेष आवरण दोष से रहित मन से है। यदि परमात्मा का ज्ञान किसी भाँति न हो, तो उसकी सत्ता ही किस प्रकार स्वीकार की जावे।

प्रश्न-मल देश किसे कहते हैं ?

उत्तर—मन में जो दूसरों का हानि पहुँचाने का विचार है, यही मल दोष है। जब तक यह दोष बना हुआ है, तब तक मन परमात्मा का जानने में साधन नहीं हो सकता। यथा दर्पण से नेत्र और उसके भीतर रहनेवाले सुरमा (अञ्जन) का दर्शन होता है; परन्तु मैला दर्पण नेत्र और सुरमा का दर्शन नहीं करा सकता। इस कारण नेत्र और सुरमा के देखनेवाले प्रथम दर्पण का शुद्ध करते हैं, जब तक दर्पण शुद्ध न हो, तब तक किस प्रकार उससे ज्ञान हो सकता है। वह मनुष्य मूर्ख है, जो मन के शुद्ध किये बिना जीवात्मा और परमात्मा के देखने की इच्छा रखता है और वह गुरु कपटी है, जो परमात्मा के दिखाने के लिये अतिरिक्त मन के दोषों के दूर करने के, अन्य साधन बताता है।

प्रश्न-विद्येप देश किसे कहते हैं ?

उत्तर-मन की चञ्चलता का नाम विवेष देश है। मन इस

वेग से सङ्कल्प विकल्प करता है कि इसका चलना (गित ) विद्युत से भी अधिक है। यदि इस भाँति वेग से गित करनेवाले दर्पण से केाई नेत्र और उसके भीतर रहनेवाले सुरमा का दर्शन करना चाहे, तो क्योंकर सफल हो सकता है।

प्रश्न-- आवरण दोष किसे कहते हैं ?

उत्तर—यदि दर्पण पर एक काग़ज (पत्र) पड़ा हो, तो इसमें नेत्र और नेत्र के भीतर रहनेवाले सुरमा का दर्शन नहीं हो सकता। अतः जब तक दोष दूर नहीं, तब तक आस्मा और परमास्मा का जानना कठिन है।

प्रश्त-क्या इन तीनों देाषों के अतिरिक्त परमात्मा के जानने में और कोई वाधा है ?

उत्तर—यदि दर्पण शुद्ध हो, परन्तु मकान ऋँधेरा हो, तो भी नेत्र और सुरमा का ज्ञान नहीं हो सकता । इस कारण सबसे बड़ा दोष जिससे हम जीवास्मा और परमास्मा को नहीं जान सकते ; वह अविद्या अन्धकार है। जब तक अविद्या रहेगी, कोई भी जीवास्मा और परमास्मा के स्वरूप का नहीं जान सकता।

प्रश्त—इन दोषों के। दूर करने का उपाय क्या है; जिससे परमात्मा के जानने योग्य बन सके ?

उत्तर- श्रान्धकार के दूर करने का उपाय ब्रह्मचर्याश्रम के द्वारा वेद वेदाङ्ग श्रीर उपाङ्ग को यथावत पढ़ना; फिर वेद के बताये हुए निष्काम कर्म से मन के मल दोष को दूर करना। जिस प्रकार से मन में श्रान्य को हानि पहुँचाने का विचार हुआ था, उसके स्थान में दूसरों के साथ परोपकार का विचार नियत करना; जिसके वास्ते गृहस्थाश्रम बनाया गया। फिर विद्तेष दोष को दूर करने के लिये वानप्रस्थाश्रम करके श्रष्टाङ्ग योग के श्रभ्यास श्रथवा वैराग्य द्वारा मन की चल्लाता को दूर करना। श्रिति वैराग्य श्रीर श्रयास के श्रन्य कोई साधन मन को स्थर करने का नहीं। पुनः संन्यासाश्रम के द्वारा मन के अपर जो श्रहङ्कार का परदा पड़ा हुश्रा है, इसको दूर करना। श्रतएव इन चारों श्राश्रमों का नियम-पूर्वक पालन करना ही परमात्मा को जानने का सन्मार्ग है। इसके विरुद्ध चलनेवालों को कभी ज्ञान नहीं हो सकता।

मंत्र—सोऽयमात्माऽध्यक्षरमींकारोऽधिमात्रं पादा मात्रा मात्राहच पादा अकार उकार मकार इति ॥ ८॥

शब्दार्थ—सः=इसिलये। अयमात्मा=यह जीव के भीतर वास करनेवाला आत्मा। अत्तरम=नाश रहित। ओंकारः=ओ३म् है। अधिमात्र=मात्रा इनसे बताया गया। पादाः=पाद अर्थात् भागों से विभाजित करके। मात्रा=मात्रा से विभाग करके। मात्राश्च=मात्रा में। पादाः=पाद्य हैं। अकार=अकार। उकार= उकार। मकार=मकार।

अर्थ सो वह आसा जो विनाश रहित और जीव के भीतर वास करनेवाला है; वह पाद और मात्रा के विभाग से विभाजित करके अकार, उकार, मकार के शब्द से प्रकाशित किया गया है; जिससे समभने वालों को सरलता से परमात्मा का ज्ञान हो सके। समस्त संसार में जानने के योग्य चार ही वस्तु हैं, जो चार पाद कहलाते हैं। तीन प्रकृति के गुण और एक तीनों से पृथक्। चार आश्रम, चार वर्ण, चार वेद, चार अवस्था जानने के चार साधन हैं। किन्तु ब्रह्म चार ही से जाना जाता है, इस कारण ओरम् अच्चर में तीन पाद तो चेतन जीवात्मा के, जो प्रकृति के गुणों को अल्पज्ञता से भोगता

है; दिखाकर, चौथे में उस जीव के भीतर रहनेवाले परमास्मा को प्रकट किया।

मंत्र—जागरितस्थानो वैद्यानरोऽकारः प्रथमा मात्राप्तेरादिमत्वाद्याप्नोति हवै सर्वान् कामानादिश्च भवति य एवं वेद ॥ ६॥

शब्दार्थ - जागरितस्थानः=जागृत दशा का श्रिममानी जीव में व्यापक। वैश्वानरः=वैश्वानर नामवाला। श्रकार=श्रकार। प्रथमा=प्रथम मात्रा है। मात्रा सर्व श्रक्रों में व्यापक होने से। श्राप्तेः=पाना। श्रादिमस्वात=सब श्रक्तरों में पहिला होने से। श्राप्तोति=प्राप्त होता है। हवै=निश्चय कर के। सर्वान=सम्पूर्ण इच्छाश्रों का श्रादि कारण। च=भी। भवति=होता है। यः=जो। एवं=इस प्रकार। वेद्=जानता है।

श्रथ— श्रोंकार की प्रथम जो मात्रा श्रथीत श्रक्तर श्रकार है, उसका नाम वैश्वानर है; क्योंकि जिस प्रकार श्रकार सब श्रकारों में व्यापक है, बिना श्रकार के किसी श्रक्तर को बोल नहीं सकते; ऐसे ही परमारमा जो वैश्वानर है, वह सब पदार्थों के भीतर व्यापक है। बिना उसकी सत्ता के संसार के भीतर कोई नियम स्थित नहीं हो सकता। दूसरे सम्पूर्ण श्रक्तरों में श्रकार प्रथम है, इसी प्रकार स्टूब्ट के सर्व कारणों में परमारमा प्रथम कारण है श्रथीत् कर्ता है। बिना कर्ता के कोई कारण कार्य में प्रवृत्त नहीं हो सकता श्रथीत् मिट्टी कभी श्रपने श्राप घड़ा नहीं बना सकती। लोहे से बिना कर्ता के घड़ी नहीं बन सकती। जो मनुष्य बिना कर्ता के जगत की उरपत्त मानते है, उनके पास दृष्टान्त के लिये कोई शब्द नहीं।

प्रश्न—जगत् अनादि है, उसका कोई आदि नहीं और न अकार सबमें व्यापक है। उत्तर — जो वस्तु विकारवाली हो, वह अनादि कैसे हो सकती है। जगत के पदार्थों में घट्विकार अर्थात् १ उत्पन्न होना, २ बढ़ना, ३ एक सीमा तक बढ़कर रुक जाना, ४ रूप बदलना, ४ घटना ६ नाश होना पाये जाते हैं। जबिक जगत का प्रत्येक पदार्थ विकारयुक्त है, तो उसका योग विकार से शून्य कैसे हो सकता है। जब सम्पूर्ण योग के परमाणु विकार युक्त हों, तो वह विकार रहित कैसे हो सकते हैं। अतः जगत विकारवाला होने से अनादि कभी नहीं हो सकता और आदि कहते हैं कारण को, अतएव जो उत्पन्न है, उसका कारण अवश्य है और किसी व्यञ्जन का उचारण विना अकार के नहीं हो सकता। प्रभ—जबिक एकार, उकार का उचारण विना अकार के होता है, तो किस प्रकार कहा जावे कि अकार के विना किसी का उचारण नहीं हो सकता ?

उत्तर—एकार और उकार दो स्वर इस कारण पृथक हैं कि जीव प्रकृति वह जो ब्रह्म की सम्पत्ति तथा प्रजा है, वह नित्य हैं। इस कारण तीन स्वर जो नित्य हैं अर्थात अकार, ब्रह्म और उकार जीव और एकार प्रकृति; रोष सब स्वर और ज्यञ्जन यौगिक हैं। स्वर की परिभाषा ही (लज्ञ्ण) यह है कि जो अपने आप हो, जिसका कोई कारण न हो। अतः जीव की तीन अवस्थाओं में ब्रह्म उसके भीतर विराजमान होता है। इस कारण तीन पाद और सात्राएँ जीव के। दिखा, चौथा पाद और मात्रा ब्रह्म है। जीव के भीतर कोई नहीं, वह सबसे सूच्म और सब से महान, सबके भीतर रहकर उनका प्रबन्धक है। जब तक जोव उसको न जाने, तब तक उसको यथार्थ शान्ति नहीं मिल सकती।

प्रश्न—जबिक जीव, प्रकृति श्रीर ब्रह्म तीनों नित्य हैं, तो श्रकेले ब्रह्म को सबके भीतर मानना श्रीर प्रकृति न मानना ठीक नहीं हो सकता ? उत्तर—जिस प्रकार श्रकार के बिना तो किसी व्यञ्जन का उचारण नहीं हो सकता। क्या एकार उकार की भी यही दशा है ? कदापि नहीं। इस दृष्टान्त से बताया गया है कि ब्रह्म के बिना तो वस्तु स्थित नहीं रहं सकती; परन्तु ऐसे पदार्थ जिनके भीतर जीव नहीं, जिससे जगत दो प्रकार का कहाता है; एक जड़, दूसरे चेतन, श्रथवा स्थावर, जंगम चराचर इत्यादि।

प्रश्न – भला जीव के होने न होने से ता जड़ चेतन का भेद किया, परन्तु प्रकृति का तो सबके भीतर मानना ही पड़ेगा। फिर अकेले ब्रह्म ही का क्यों व्यापक कहा ?

उत्तर — सूद्म वस्तु के भीतर स्थूल वस्तु नहीं जा सकती, परन्तु स्थूल के भीतर सूद्म जा सकती है। श्रतः प्रकृति स्थूल है, इसके भीतर जीव श्रीर ब्रह्म रह सकते हैं; परन्तु जीव ब्रह्म ज्यापक हो सकता है। जीव एक देशी होने से ज्यापक नहीं हो सकता श्रीर प्रकृति स्थूल होने से।

मंत्र-स्वप्त स्थानतेजस उकारे। द्वितीया मात्रोत्कर्षादुभयत्वाद्वोत्कर्षाते हवैज्ञानसन्ततिं समानद्रच भवति नास्याऽब्रह्मावित्कुले भवति य एवं वेद ॥ १०॥

शब्दार्थ — स्वप्तस्थानः = स्वप्त की दशा जिस स्थान में है।
तैजसः = तैजस नाम। उकार = द्वितीय मात्रा है। उस्कर्षाद् = महान्
होने से। उभयस्वाद = दोनों के बीच होने से श्रथवा दोनों के
साथ सम्बन्ध होने से। उस्कर्षति = महत्ता का प्राप्त होता है।
ज्ञानसन्तितम् = ज्ञान से उत्पादक फल का प्राप्त होता है।
समानश्च = जो न कभी दुखी न सुखी, न मित्र न शत्रु, सब के
समान होता है। न = नहीं। श्रस्य = इसके कुल। श्रव्रह्मिवद् = ब्रह्म

का न जाननेवाला । भवति=होता है । यः=जो । एवं=इस प्रकार। वेद=जानता है।

अर्थ - द्वितीय पाद अर्थात तैजस का द्वितीय मात्रा उकार से अनुकूल करके दिखाते हैं। स्वप्न देनों दशाओं के मध्य में होता है। जागृत और निद्रा की सध्यम दशा का नास स्वप्न होता है, इस कारण वह दोनें के मध्य में होता है और वह जागृत से उत्तम होता है; क्योंकि जागृत की अवस्था में तो विषयों के संस्कार बढ़ते हैं और स्वप्न में उसकी उन्नति रुक जाती है। यहाँ उकार से आशय जीवात्मा का है, जो संसार में नैमित्तिक ज्ञान का प्राप्त करता है, जो प्रकृति से उत्तम है; क्योंकि प्रकृति में ज्ञान नहीं और जीवास्मा ज्ञान के। प्राप्त करके उससे प्राप्त होनेवाले आनन्द का प्राप्त करता है और ब्रह्म प्रकृति के मध्य है और ब्रह्म की भाँति ज्ञान स्वरूप नहीं। जिसका वाह्य ज्ञान की आवश्यकता ही न हो अथवा जिसका नियम उन्नति न कर सके और प्रकृति की भाँति ज्ञान से शून्य तो मिथ्या ज्ञानी होकर अज्ञान स्वरूप प्रकृति के धर्म दुख के। यहण कर लेता है। प्रकृति दुःख स्वरूप है, जीव उसके संग से दुःख के। प्राप्त होता है। जैसा कि जागृत अवस्था में मालूम होता है। जागृत अवस्था में सम्पूर्ण इन्द्रियाँ प्रकृत के विषयों के साथ में सम्बन्ध रखती हैं, जिससे सब प्रकार के दुःख इर्षा द्वेष, काम, क्रोध, लोभ, मोह इत्यादि प्राप्त होते हैं। मानो जागृत अवस्था प्रकृति के साथ सम्बन्ध उत्पन्न करती है। स्वप्न जागृत से ऐसा ही उत्तम है, जैसे प्रकृति से जीव। जागृत में प्रकृति के संस्कार बढ़ते हैं, स्वप्न में नहीं। सुषप्ति में जीव का ब्रह्म से सम्बन्ध होता है श्रीर जागृत में प्रकृति से ; स्वप्न दोनों के मध्य में है। जैसे ब्रह्म ज्ञान स्वरूप और प्रकृत अज्ञान-स्वरूप

है; परन्तु जीव न तो ज्ञान स्वरूप है, न अज्ञान-स्वरूप है। थोड़ा ज्ञान है, रोष वस्तुर्ज्ञों का सीमावद्ध होने से अज्ञान रहता है। जितनी वस्तुत्रों का इन्द्रियों के द्वारा मनमें ज्ञान होता है, जितने शब्द सुने हैं, जितने रूप देखे हैं, जितनी वस्तुओं का रस चक्खा है, जितनी गंध सूंघी है जितना स्पर्श किया है; इन सबका संस्कार मन में रहता है ; उसकी स्मृति होती है उसके स्वप्न में देखता है; शेष सम्पूर्ण वस्तुओं से अज्ञानी रहता है। जब जीवारमा परमारमा के साथ सम्बन्ध करता है, तो उसका वाह्य ज्ञान अल्प होता है और सुख की वृद्धि होती है। जब प्रकृति के साथ सम्बन्ध करता है, तो उसका वाह्य ज्ञान बढ़ता है और सुख घटता है। जागृत अवस्था में प्राकृतिक सम्बन्ध होता है और स्वप्न अवस्था में परमात्मा से ; और स्प्र अवस्था दोनों के मध्य है, इस कारण जागृत अवस्था से उत्तम श्रीर दोनों के मध्य रहनेवाली है। जो इस बात को ठीक प्रकार से जानता है, उसके छुटुम्ब में ब्रह्मज्ञानी उत्पन्न होते हैं। कोई ब्रह्म का न जाननेवाला उस कुल में नहीं होता।

मंत्र—सुषुप्तस्थानः प्राज्ञो मकारस्तृतीया मात्रा मितेरपीतेर्वा । मिनोति हवा इद छै सर्वमपीतिरच भवति य एवं वद ॥ ११ ॥

श्वदार्थ - सुषुप्तस्थानः = सुषुप्त स्थान । प्राज्ञाः = प्राप्त बाला । मकारस्तृतीया मात्रा=मकार तृतीय मात्रा है । मितेः = अनुमान करने से । अपीतेर्वा=एक ही हो जाने से । मिनोति= अनुमान करता है । हवा=यथावत । इदं सर्वम्=इस सब जगत को । अपीतिश्च भवति=यह जगत का जो कारण है ; इसको प्राप्त होता है । यः=जो । एवं=इस प्रकार । वेद्=जानता है ।

अर्थ—सोने की दशा में जीव का नाम प्राज्ञ होता है,

इसके लिये मकार तृतीय मात्रा है। इसके बताने के लिये अनु-कूलता का कारण क्या है ? इसके उत्तर में बताया गया है कि प्राज्ञ से विश्व और तेजस का अनुमान किया जाता है। द्वितीय जिस प्रकार प्रथम अकार, उकार, मकार के योग से ओ३म् एक हो जाता है ; ऐसे प्राइ। अर्थात सोने की दशा में सम्पूर्ण नैमि-त्तिक ज्ञान से अलग होकर भीतर रहनेवाले आत्मा में मन को लगाकर इस सारे जगत का ठीक ठीक अनुमान कर लेता है; क्योंकि जिस समय जागना था, उस समय बाहर से क्लेश भीतर आ रहे थे। जब स्वप्न की दुशा में आ गया, तब बाहर से को शा आनं बंद है। गये; परन्तु आये हुए मौजूद रहे; परन्तु जब सुषुप्ति दशा में अगु बाहर से आने के अतिरिक्त भीतर के भी शेष न रहे, क्योंकि वह भी स्वरूप से पृथक मन में आत्मभाव होने के कारण से थे। जब मन के साथ सम्बन्ध टूट गया अर्थात इसमें अहङ्कार न रहा, तब सर्व क्लेश दूर हो गये। इससे जीव को जगत का अनुमान विदित हो गया, कि जब इन्द्रियों के विषयों से सम्बन्ध होता है, तो मन बहुत फैल जाता है, जिससे दुःख ही दुःख प्रतीत होता है। मकान जल गया, मन दुखी हो गया, धन नाश हो गया, मन दुखी हो गया, पुत्र मर गया, मन दुखी हो गया; कोई सम्बन्धी मर गया, मन दुखी हो गया ; घोड़ा मर गया, मन दुखी हो गया। अपने शरीर के अतिरिक्त मैं इतनी बढ़ जाती है कि जिसकी सीमा नहीं रहती श्रीर जितनी में उन्नति करती है, उतना हो दुःख वृद्धि पाता है। जागृत श्रवस्था में श्रहङ्कार श्रपने शरीर से बाहर की वस्तुओं का भी बना रहता है, परन्तु स्वपन की दशा में अत्यन्त निर्वत है। जाता है, केवल इन्द्रियों के पदार्थों का सम्बन्ध मन में रह जाता है। इस कारण स्वप्न की दशा में जायत अवस्था की अपेचा उत्तमता मानी गई है।

परन्तु जब सो जाते हैं, तो मैं न जगत् के पदार्थों में रहती है, न शरीर में, न सूदम शरीर में। जब मैं इन नाशवाली वस्तुयां से प्रथक हो गई, ते। किसके नाश से दुःख हो। इस समय केवल जीवारमा के भीतर चली गई। जब मैं जीवारमा के भोतर रहती है ते। इसका नाश हो। नहीं सकता, जिससे कोई दुःख हो। सके; परन्तु जीवारमा का ज्ञान स्वाभाविक गुण है, जो बिना जाने रह सकता है। जब बाहर का सम्बन्ध टूट गया, तो बाहर का ज्ञान बन्द हो गया, जिससे जीवारमा का दुःख न रहा। अब उसने भीतर देखना आरंभ किया, जहाँ एक ही आनन्द स्वरूप था। यदि दे। होते, तो ज्ञान होता; एक में ज्ञान किस प्रकार हो सकता है। अतः आनन्द में जीव रहा, जिससे वह सम्पूर्ण दुःख, जो जागने में रहे थे, जाते रहे।

मंत्र-अमात्रश्चतुर्थोऽत्यवह्यार्यः प्रपञ्चोपहामः हिन्दोऽद्वेत एवमोङ्कार । आत्मैव संविद्यात्म-नाऽऽत्मानं य एवं वेद य एवं वेद ॥१२॥

शदार्ब्य — अमात्रः=जिसके लिये कोई मात्रा नहीं। चतुर्थाः= चतुर्थ पाद । उच्यवहार्यः=जिस पर कोई व्यवहार नहीं हो सकता। प्रपञ्चोपशमः=जहाँ पहुँचकर यह प्रपंच अर्थात् ज्ञान दूर हो जाता है। शिवः=कल्याणकारो जुधा, तृषा, शोक, माह अग्रीर बुढ़ापे और मौत से रहित। अद्वैतम्=अनुपम। ओंकार= आंकार है। आत्मा=जीवात्मा। एव=है। संविशति=व्याप्य होता है। आत्मना=परमात्मा से। आत्मानं=आत्मा के। एवं=इस प्रकार। वेद=जानता है। द्विवचन=प्रनथ समाप्ति सूचक है।

श्रर्थ—यहाँ तक ते। स्थूल, सूदम और कारण शारीर के अभिमान से तीन पाद और मात्रा ओ म् से प्रकट करके श्रव इन तीनों शारीरों के श्रिभमानी जीवारमा के भीतर जा

च्यापक परमात्मा होता है, तो उसको उन श्रवस्थाओं से सम्बन्ध है, न कि इन तीन शरीरों से श्रोर न जुधा, तृषा, श्रोक, मोह, जरा, मृत्यु का उस पर कें ई प्रभाव है। जिस प्रकार जीव बहुत से हैं, परन्तु परमात्मा एक ही है, इसकी कोई उपमा नहीं, वह जीव के भीतर भी व्यापक है, जीवात्मा के इस प्रकार जानता है, कि जब वह बाहर सम्बन्ध छोड़कर, श्रपने भीतर परमात्मा के। व्यापक देखकर, यह कहता है कि मुक्तमें जे। व्यापक है, यह ब्रह्म है, यह श्रात्मा है, उसको कोई दुःख है। ही नहीं सकता। जिस प्रकार सूर्य के निकट जाने से श्रन्धकार स्वयम भाग जाता है; ऐसे ही परमात्मा के। श्रपने भीतर देखने से सब देष दूर हो जाते हैं।

जा मनुष्य विचार से इस उपनिषद् का पढ़ते हैं, वह ता आत्म-ज्ञान का श्राप्त होते हैं और जा मनुष्य अविचार से पढ़ते हैं, वह मायावाद के जाल में यसित है। जाते हैं। वेदान्तद्र्शन ऐसा उत्तम दर्शन है कि जिसका जाननेवाला मनुष्य मनुष्यत्व की पदवी से आगे बढ़ जाता है। जा मनुष्य वेदान्त का नहीं जानते, वह मनुष्यत्व से गिरे हुए हैं ; क्येांकि जा मनुष्य यहीं नहीं जानता कि मैं क्या हूँ, उससे बढ़कर संसार में मूर्व कौन है। सकता है। सम्पूर्ण संसार के रोगों की चिकिस्सा जानता हूँ; परन्तु अपने रे।ग से हिल नहीं सकता श्रीर इसकी चिकित्सा भी नहीं कर सकता, ता मेरा अन्य रागें की चिकिस्सा जानने से क्या लाभ है; क्योंकि मैं जब तक स्वयम् आरोग्य है।कर इनकी बीमारी की चिकित्सा न करूँ, ता मेरे ज्ञान से दूसरां का क्या लाभ पहुँच सकता है। वेदान्त शास्त्र ही है, जा जीव का श्रपने रूप का ज्ञान कराके सब प्रकार के दुःख और भय से मुक्त करा देता है। मायावादियों ने ता वेदान्तशास्त्र के। बदनाम कर रक्खा है; परन्तु वह वास्तव में ठीक नहीं। बहुत से मनुष्य

यह कहते हैं कि वेदान्ती मनुष्य आलसी होता है और निकम्मा हा जाता है; परन्तु यह विचार केवल मूर्खों का है। वास्तव में वेदान्ती अपने स्वरूप का जानता है, उसका निश्चय हो जाता है कि आस्मा निस्य है। कोई शक्ति ऐसी नहीं, जो आस्मा का काट सके, कोई अग्नि ऐसी नहीं, जो आत्मा का जला सके। यदि संसार की सब शिक्तयाँ एकत्रित हो जावें, तो भी आत्मा के। कोई हानि नहीं हो सकती। जुधा, तृषा, प्राणीं के धर्म हैं। आत्मा प्राण नहीं, प्राण उत्पन्न तथा नाश होने-वाले हैं। उनके धर्म से आत्मा का कोई दुःख नहीं। प्राण परमात्मा ने कर्मी का फल भोगने के लिये अवधि दी है, जिसकी रचा परमात्मा का काम है। जब तक परमात्मा इसकी रचा करेगा, तब तक यह सुरचित रहेंगे। परमात्मा की आजा होते ही कोई भी इनका स्थिर नहीं रख सकता। संसार के बड़े-बड़े राजाओं का एक मिनट में चलना होगा। काई सेना, ताप, डायनामेएट के गाले और बन्दूकों, गढ़ और खन्द्कें एक मिनट के लिये इस वारएट का जा प्राणों का लेने आया है, रोक नहीं सकती। संसार में अनिगनती राजा हुए। आज उनके शारीरें का कुछ भी चिन्ह नहीं। जा उत्पन्न हुआ है, उसका नाश भी होना है। प्राण न उत्पन्न हुए हैं, न उनका नाश होना है। नाश से रहित का नाशवाले से क्या मेल ? इसलिये प्राणीं की रचा की इसका काई चिन्ता नहीं। वह राटी के लिये अपने धर्म का नहीं बेच सकते। वह जानता है कि मनुष्य तीन प्रकार के होते हैं। एक पामर, दूसरे विषयी, तीसरे मुमुद्ध। जे। मनुष्य पशुत्रों के शरीर से आते हैं, उनके भीतर पशुत्रों के संस्कार होते हैं। पशुर्ओं का खाने के अतिरिक्त और काई चिन्ता नहीं होती। उसके। यह निश्वय नहीं होता कि जिस स्वामी ने मुक्ते खूंटे पर बाँधा है, जिसका मुक्त काम लेना है; वह मुक्तके। अवश्य खाने के। देगा। स्वामी खाना देने आता है, पशु रस्सा तुड़ाने के लिये दौड़ता है। जब तक बारहा उसके सामने न आ जावे, उसका शान्ति नहीं होती। वह अपने साथियों से चारे के लिये लड़ता है। ऐसे ही जा मनुष्य पशु शरीर से आये हैं, जिनमें ज्ञान के संस्कार बहुत कम हैं, जा पुनर्जन्म के सिद्धान्त से अनभिज्ञ हैं, जा आत्मा की सत्ता से अनभिज्ञ हैं, जा परमात्मा के अर्रीर इनके नामें से दूर हैं, जा कर्म और फल भागने के विधान से अनभिज्ञ हैं, वह पामर मनुष्य हैं; जिनके जीवन का उद्देश्य ही रोटी है। भारतवर्ष में आज भी लेवां पामर मनुष्य हैं, जिनके। धर्म कर्म का कुछ भी ज्ञान नहीं, जा केवल राटी की खाज ही मुख्य समभते हैं। जिनके हृदय में यह बैठा हुआ है कि यदि हम अपने धर्म की आरे लग जावें, ता राटी कहाँ से अ।वे। वह यह नहीं देखते कि जिस समय मनुष्य अति न्यून अस्य बेालते थे, जिस समय मनुष्य अँगरेजी शिचा से शून्य थे, जिस समय मनुष्य ऋँगरेजी विज्ञान से नितान्त अनिभज्ञ थे ; उस समय राटी कै सी सरलता से प्राप्त होती थी। उस समय न ता ऐसे सूखा पड़ते थे छौर न राग फ़ैलते थे। जितनी छँग-रेजी शिचा बढ़ती जाती है, वैसे ही मनुष्य परमात्मा के। भूलकर प्रकृति उपासक बन गये। जिसका परिणाम हर प्रकार के दुःख भागना था। जबकि गवर्नमैगट के विरोधी आराम से नहीं सा सकते, उनका रात-दिन पकड़ जाने का भय लगा रहता है। थर्याप सरकार अल्पज्ञ है। वह विरोधियों के मन का वृत्तान्त नहीं जान सकती, उसे गुप्त-भेदी द्वारा पता लगाने की आवश्यकता पड़ती है। इतनी कमजोरी पर भी विद्रोही पकड़े जाते हैं श्रीर द्रख पाते हैं। इन द्रखें का देखकर विद्रोहियों के चित्त श्रशान्त रहते हैं। फिर उस सर्व व्यापक सर्वशिक्तमान् परमारमा के विद्रोही जिसके सर्वत्र होने से किसी गुप्त-भेदी की आवश्यकता नहीं, जिसके दंड से भूठी साची नहीं बचा सकती, केाई योग्य वकील भी क़ानून द्वारा मुक्त नहीं करा सकता । फिर उससे विरोध करके जो सुख चाहते हैं, वह निरे पशु कहलावेंगे। दूसरे प्रकार के मनुष्य विषयी कहलाते हैं, जो इन पशुओं से कुछ श्रिधिक ज्ञान रखते हैं। वह प्रत्येक वस्तु का सुधारकर प्रयोग करना चाहते हैं। वह प्राकृतिक विज्ञान के प्रेमी और अपनी सत्ता से शून्य होते हैं । इनको भी न तो जीवात्मा की सत्ता का ज्ञान होता है और न परमास्मा की सत्ता का ज्ञान, न इनका पुनर्जनम पर कुछ विश्वास होता है और न वेद पर। इसितिये वह मनुष्य जीवन का उद्देश्य खाना-पीना श्रीर विषय-भोग ही सममते हैं। यह दोनों ता पुनर्जन्म के विश्वास न होने से वर्तमान जन्म के लिये प्रबंध करते हैं। वर्तमान जन्म का प्रबंध पशु भी करते हैं। खाना-पीना और विषय भोगना भी पशुत्रों में पाया जाता है। यह अपने आपके। पशुर्ओं से आगे नहीं ले जा सकते। यह बार बार पशुर्खों के शरीर में जन्म लेते हैं। इनका जीवन बहुमुल्य जीवन नहीं होता; क्योंकि यह अपने जीवन के शरीर की गाड़ी का धोने और इन्द्रियों के घोड़े चराने में व्यय करते हैं। वह जीवन जो गाड़ी का धोने और घोड़ों के चराने में खर्च हो, उत्तम पुरुष का जीवन नहीं हो सकता; क्योंकि गाड़ी का धोना, घोड़ों का चराना, साईस का काम है। साईस चाहे कितने ही अधिक हों, उनसे देश की प्रतिष्ठा नहीं होती ; क्योंकि इनकी आत्मा बल से शून्य होती है। इनके हृद्य में कभी बलवान साहस उत्पन्न नहीं होता। छाटे काम तथा छे।टे विचार होते हैं । निर्वलता उनके। श्राधीन रखती है । वैदान्तशास्त्र के ज्ञाता तीसरे प्रकार के मनुष्य होते हैं, जिनका मुमुज्ज कहते हैं। इनके भी तीन भेद हैं। एक वह जिनके मन मैले थे, वह उसका शुद्ध करने के लिये निशि-दिन परोपकार में

लगे रहते हैं। वह समस्त संसार की भलाई को ही अपना उद्देश्य समभते हैं। उनका बचन यह होता है कि अपने उत्साह के। ऊँचा रख, ताकि ईश्वर और शृष्टि के समीप हो और तेरे उत्साह के अनुसार तेरा आदर हो। न तो उनके। आराम की इच्छा, न धन की; यदि इच्छा है, तो परोपकार की। वह संसार के कब्टों की कुछ परवाह नहीं करते। वह यश तथा अपयश के। तुच्छ सममते हैं। वह मान-अपमान से कोई स्वार्थ नहीं रखते। वह किसी दशा में भी जीवमात्र का हानि पहुँचाने का विचार नहीं करते। उनका विचार स्वतंत्र रहता है। ईश्वर की त्राज्ञा पर उनके। संतोष होता है। वह जानते हैं कि परमात्मा जो कुछ करता है, अच्छा ही करता है। उसने जो कुछ किया, अच्छा ही किया। वह जो कुछ करेगा, अच्छा ही करेगा; क्यों कि वह न्याय तथा द्या के अतिरिक्त कुछ करता ही नहीं। यदि तुमका दुःख मिलता है; तो तुम्हारे कर्मों से । द्यालु परमात्मा ने केाई वस्तु ऐसी नहीं बनाई, जो जीवों का दुख देने वाली हो और न कोई वस्तु सुखदायी है। सुख-दुःख का कारण निज कर्म है। यदि हम ज्ञान के अनुकूल कर्म करते हैं, ता सुख होता है; यदि ज्ञान के विरुद्ध करते हैं, तो दुःख होता है। ज्ञान हमको बताता है कि जिस प्रकार के बीज बोवेंगे वैसा ही फल आवेगा। इसी प्रकार हम दूसरों के साथ जैसी वासना करते हैं, वैसा ही हमका फल मिलता है। जो मनुष्य दूसरों की हानि पहुँचाने का विचार करता है; उसके मन में पाप का बीज बोया गया, जिसका फल दुःख के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। सकता। वह दूसरों के दोष टट्रालने पर नहीं रहता, न इस कमें के। उच्च विचार करता है; किन्तु किसीमें कोई देश दृष्टि पड़ता है, तो उसको किसी उपाय से दूर करना चाहता है। वह मधुमिचका की भाँति पुष्पों से मधु निकालता

है। वह जिससे मिलता है, उसके गुणों में से कोई न कोई गुण प्राप्त करता है। वह संसार में रहता है, परन्तु सराँय समभ-कर संसार के। अपना घर नहीं समभता। उसका विचार इस हष्टान्त पर रहता है।

हुब्टान्त-किसी राजा ने एक जड़ाऊ छड़ी बनवाई; जिसमें लाखों रुपये के हीरा-मोती लगा दिये। एक दिन राजा रमसान के पास से होकर निकले, वहाँ एक पागल का देखा। राजा ने उससे कहा — तुम नगर में क्यों नहीं आते ? दीवाने ने उत्तर दिया - जा नगर में हैं, वह कहाँ जाते हैं। अन्त का वह भी यहाँ ही आते हैं। पागल की इस बात का सुनकर राजा ने छड़ी उसका दे दी। पागल ने कहा- मैं इसको क्या करूँ, यह मेरे किस काम की है। राजा ने कहा—इसे रक्खो, जब कोई तुमसे श्रधिक उन्मत्त मिले, तो उसे दे देना। पागल ने वह छड़ी ले ली। कुछ समय के पश्चात् राजा की मृत्यु के दिन समीप आये। यह समाचार पागल के। मिला। वह राजा के समीप आया और राजा से हाल पूछा। राजा ने कहा-श्रब हमारे अन्तिम मार्ग का समंय है। पागल ने पूछा—आप कहाँ जायेंगे ? राजा ने कहा— यह ता मालूम नहीं। पागल ने कहा— जहाँ श्राप जारेंगे कितनी सेना, रिसाला, तोपें श्रौर प्यादे साथ ले जायेंगे। राजा ने कहा—तब ही तो तुमको पागल कहते हैं। भला, श्रंतिम मार्ग में कहीं ऐसा सामान भी जाया करता है। दीवाने (पागल) ने फिर कहा—िकतना कोष आप साथ में ले जायेंगे, क्योंकि इतने बड़े यात्रा के लिये जिसका पता ही न हो, बहुत व्यय की आवश्यकता पड़ेगी। राजा ने कहा— वास्तव में तू पागल है। भला, कहीं र्यंतिम यात्रा में के। साथ जाया करता है। इस यात्रा में बिना धन के ही जाना पड़ता है। पागल ने कहा-अच्छा कौन कौन से मन्त्री आपके साथ

जावेंगे, क्योंकि बिना मन्त्री के ता काम चल ही नहीं सकता। राजा ने कहा - तू बड़ा पागल है, कहीं इस अंतिम यात्रा में मंत्री साथ जाया करते हैं। पागल ने कहा - अच्छा कौन-कौन सी रानियाँ साथ जावेंगी, क्योंकि बिना रानियों के यात्रा में <mark>श्रकेले श्रापका काम कैसे चलेगा ?</mark> राजा ने कहा <u>न</u>तुकसे बढ़कर कौन मूर्ख होगा। क्या इस अंतिम यात्रा में रानियाँ साथ जाया करती हैं। पागल ने कहा-रानियाँ नहीं, तो राजकुमार तो साथ जावेंगे, क्योंकि इनके विना संतोष कैसे मिलेगा ? राजा ने कहा नहीं, इस यात्रा में राजकुमार भी न जा सकेंगे। पागल ने पूछा – तो फिर अकेले ही सही, परन्तु किस सवारी में आप जावेंगे ? राजा ने कहा- अरे मूर्ख ! इस यात्रा में सवारी भी साथ नहीं जा सकती। यह सुनकर पागल ने छड़ी राजा के पास फेंक दी और कहा- मुक्तसे अधिक पागल तू है। सहस्रों मनुष्यों के। दुख देकर ऐसा सामान एकत्रित किया जिसकी साथ नहीं ले जा सकता। तुमसे अधिक पागल कीन होगा। राजा सुनकर पश्चाताप करने लगा।

जो मनुष्य अज्ञानी हैं, वह सांसांरिक पदार्थों के। निस्य समम-कर उनके। एकत्रित करने में लगे रहते हैं और ज्ञानी पुरुष जानता है कि जो वस्तु उरपन्न होती है, वह अवश्य नष्ट होती है; क्योंकि पैदा हुई वस्तु कभी निस्य नहीं हो सकती। अनित्य में निस्य बुद्धि इस्यादि अविद्या ही सब दुःखों का कारण है। जो मनुष्य अविद्या के चकर में फॅस जाते हैं, वह सदा दुख भेगते हैं; जो मनुष्य विद्या से काम करते हैं, वह सदा सुख भेगते हैं। उत्पत्ति शील वस्तु कभी निस्य नहीं हे। सकती। करोड़ें। राजा हुए; परन्तु उनके अस्तिस्य का कोई चिन्ह संसार में दृष्टि नहीं आता। असंख्य धनी सम्पति खोकर कङ्गाल बनते हैं। सहस्रों धनी पुरुषों के घर चार डाकू लूट लेते हैं। सैकड़ों

बैंक दिवाला निकाल बैठे। सहस्रों जमींदारे<mark>ं की जमींदारियाँ</mark> बिक गईं। केाटि युवा, बलवान, याद्धा, मिट्टी में मिल राख की ढेरी बन गये। भीम और अर्जुन की अस्थियों के चिन्ह भी नहीं मिलते। राम, कृष्ण के शुभ कमें के अतिरिक्त उनके प्राकृतिक शरीर का कुछ भी पता नहीं। अतएव मुमुद्ध का यह विचार है कि जिस प्रकार हे। सके ; संसार का निष्काम परीपकार करूँ, जिससे अन्तःकरण की शुद्धि हो जावे। जब अन्तःकरण शुद्ध हो जावे, ता तीन प्रकार की वासनायें ऋर्थात् वित्तेष्णा, पुत्रेष्णा लोकेष्णा (धन को इच्छा, पुत्र की इच्छा, यश की इच्छा) दूर है। जाती हैं। जिसका यह इच्छायें प्रस्तुत हैं, उसका मन शुद्ध नहीं। वह परापकार के काम यदि करता है, ता लोकेणा अर्थात यश-प्रतिष्ठा तथा प्रभुश्त्र के कारण से करता है; परन्तु यह सब धर्म से गिरा पाप के गढे में गिराते हैं। इन्द्र जैसे देव-राज के। भी यश की इच्छा ने धर्म से पतित कर दिया। कोई यश का इच्छुक यह नहीं चाहता कि उस जैसे दा हा जावें। धर्म के विचार के लाखों मनुष्य मिलकर काम कर सकते हैं; परन्तु यश त्रीर प्रतिष्ठा तथा हुकूमत के विचार के देा मनुष्य भी एक में नहीं समा सकते। जैसा कवि कहता है, जिसका भावार्थ यह है—१० साधु १ गुदड़ी में समा सकते हैं ; परन्तु दे। बादशाह एक देश में नहीं रह सकते।

जब तक मनुष्य के मन में परोपकार का विचार रहता है, तब तक उसका किसीसे विग्रह तथा मगड़ा नहीं होता। जहाँ स्वार्थ आवे. वहाँ लड़ाई मगड़े-आरम्भ हो जाते हैं। जब तक विद्या रहती है, लड़ाई-मगड़े नहीं हे।ते; परन्तु अविद्या महा-राणी का पाँव जहाँ पड़ा, वहाँ सब फूट मरते हैं। द्वितीय कज्ञा के मुमुज्ञवत् हैं, जिनका मन शुद्ध हो चुका है, जा केवल मन की चक्रवलता के। दूर करने के लिये अभ्यास और वैराग्य के। काम

में लाते हैं। मन बिना वैराग्य त्रौर अभ्यास के स्थिर नहीं हो। सकता। यागीजन अभ्यास के द्वारा मन का पकड़ते हैं। मन रक्त की गति से गति (हरकत) करता है। यदि रक्त में गति न हो, ता मन गति नहीं कर सकता। रक्त प्राणों की गति से क्रिया-वान होता है, यदि यह प्राणों की हरकत न हो, ता रक्त गति नहीं कर सकता। अतएव जब प्राण गति अधिकार में आ जायँ, ता रक्त की गति वश में हा जावेगी। जबकि गति वश में है। जावेगी, तब चक्कल मन भी वश में हे। जावेगा। इस प्राण की गति के। वश में करने के लिये महर्षि पातञ्जलि ने याग-दर्शन में यम-नियम इत्यादि याग के अष्टांग नियत किये हैं। उन अंगों पर ठीक प्रकार अनुष्ठान करने का नाम अष्टांग याग का अभ्यास कहाता है। इस मार्ग पर चलनेवाला मनुष्य यदि सिद्धियों के जाल में फँस न जावे, तेा मुक्ति का प्राप्त होता है। उसके मार्ग की सम्पूर्ण वाधा स्थिर चित्त है। कर अभ्यास करने से दूर है। जाती है; परन्तु द्वितीय साधन मन की वश में लाने का वैराग्य है। राग श्रर्थात वासना उस वस्तु की होती है, जिसके। श्रात्मा अपने लिये सुलभ अप्राप्त समभता है। न ते। उस वस्तु की इच्छा होती है, जा लाभदायक न ही और न उस वस्तु की इच्छा होती है, जा प्राप्त हो श्रीर जो वस्तु प्राप्त तथा हानिप्रद हो, उसमें द्वेष होता है। अब उपयोगी वह वस्तु होती है, जो न्यूनता के। पूरा करे अथवा दोष के। दूर करे। जब तक जीवास्मा अविद्या से अपने के। शरीर समभता हैं; तब तक जो वस्तु शरीर की त्रुटि का पूरा करती है, भोजनादि अथवा शरीर के दोष का दूर करती है ; यथा घृत श्रोषिध इत्यादि ; तब उसको इनमें राग होता है। यदि सवारी के। शरीरार्थ उपयोगी विचार कंरता है, तो उसमें राग होता है। तात्पर्य यह जितने पदार्थों में अपने होने का अभ्यास होता है, उन सबके लिये उपयोगी में राग होता है।

जब जीव को पता लग जाता है कि मैं न तो शरीर हूँ और न इन्द्रियाँ, किंतु यह मेरे मार्ग में ले जाने के लिये गाड़ी तथा घोड़े हैं। इनकी सेवा में लगे रहना साईसी है। यदि यह अपनी गाड़ी होती, ता इसकी रचा की भी आवश्यकता हाती। यह ता किराये की गाड़ी है, जिसका स्वामी हर समय किराया माँगता है। यदि थोड़ी देर के लिये वायु न मिले, तो भीतर से शब्द आता है- निकलो बाहर। यदि २४ घरटे तक पानी न मिले, तो शब्द श्राता है—निकलो बाहर। यदि चार-पाँच दिवस भाजन न मिलें, ता आज्ञा मिलती है-निकलो बाहर । भला ऐसे किरायेदार की गाड़ी में जिसका स्वामी चण-चण में किराया माँगता हो, स्वस्थ होकर बैठना बुद्धिमानी का काम नहीं है। नहीं, इस गाड़ी से ता जितना मार्ग की त्रोर चला जावे, उतना ही लाभ है; गाड़ी त्रौर घोड़ों के चराने में त्राधिक समय व्यय करना त्राविद्या है। गाड़ी की रचा गाड़ी का स्वामी स्वयम् करेगा। यात्री को तो जितनी यात्रा पूर्ण हो जावे, उतना ही लाभ है। जिस मनुष्य को शरीर और आस्मा का पता लग जावे, वह उस शरीर से लाभ उठा सकता है। जिसको आत्मज्ञान नहीं, वह शरीर की <mark>श्रावश्यकतार्श्रों में राग उत्पन्न करके श्रापने श्रापको विगाड़ देता</mark> है। यदि आवश्यकताओं तक ही इतिश्री होती, ता कोई हानि नहीं थी ; क्योंकि परमारमा प्रत्येक आवश्यकता पूर्ण करते हैं ; परन्तु शरीर के। आत्मा समभनेवाला तृष्णा रूपी रोग का शिकार हो जाता है। जा परमात्मा सम्पूर्ण संसार की आवश्यकताएँ पूर्ण करता है, वह एक मनुष्य की भी तृष्णा पूर्ण नहीं कर सकता; क्योंकि जितना मिलता जावे; रुष्णा उससे अधिक बढ़ती जाती है। जिसका कारण यह है कि संसार के पदार्थों में आनन्द तो है नहीं। जो इनमें आनन्द की इच्छा से काम करता है, उसे और मनुष्यों का (जो उससे

सांसारिक पदार्थों में अधिक हैं ) देखकर विचार उत्पन्न होता है कि इनको आनन्द होगा। इसलिये वह उन पदार्थों का प्राप्त करता है और सांसारिक वस्तुओं में आनन्द नहीं है, इस कारण पदार्थों के प्राप्त करने से भी आनन्द प्राप्त नहीं होता। फिर वह उससे अधिक में आनन्द समभकर उसकी इच्छा करता है। फल यह होता है, सम्पूर्ण संसार का चक्रवर्ती राज्य प्राप्त होने पर भी दुःख बढ़ जाता है, आनन्द प्राप्त नहीं होता, परन्तु तृष्णा नित्यप्रति कष्ट देती है। इस कारण जब तक विद्या न हो, जब तक प्रकृति के मूल तस्व से मनुष्य का वास्तविक परिचय न हो, जब तक प्रस्येक बस्तु आरमा के लिये बंधन न समभ लो जावे, क्योंकि वम्तुद्यों का ग्रहंकारी बंधन है, उसीसे सम्पूर्ण दुःख उत्पन्न होते हैं ; जिस वस्तु को हम अपना सममते हैं, उसीके नाश होने से दुःख होता है; जिसका हम अपना नहीं समभते उसके नाश से भी दुःख नहीं होता; यदि हम उसका अपना शत्रु सममते हैं, तो उसके नाश से भी हमको प्रसन्नता प्राप्त होता है। यदि हमारा भवन भस्म हो जावे, ता हमका कष्ट होता है, यदि वह भवन बेच दिया हो, तो उसके नाश से कोई प्रसन्नता नहीं होती, यदि किसी हमारे शत्रु का मकान हो, ते। उसके नाश से प्रसन्नता होती है। एक ही मकान बुद्धिभेद से दुःख उदासीनता और सुख का कारण होता है। अतएव यह नासवाला संसार है, इसकी प्रत्येक बस्तु विकारवाली पाई जाती है। उत्पन्न होना, बढ़ना, एक सीमा तक बढ़कर रुक जाना, आकृति में परिवर्तन करना, ज्य का प्राप्त होना तथा नष्ट होना, प्रत्येक शरीर वृत्त और वस्तुर्त्रों में देखा जाता है । जितना विनाशयुक्त वस्तुर्त्रा में श्रहङ्कार होगा, उतना ही दुःख अधिक होगा। जितना इन श्रानिश्य वस्तुत्रों से सम्बन्ध न्यून होगा, उतना ही दुःख भी

न्युन होगा। श्रज्ञानी सममते हैं कि धनवानों का सुख श्रधिक होता है , परन्तु यह सत्य नहीं, जितनी सम्पत्ति श्रधिक होती है, उतना उसका चित्त कंगाल होता है। इसके सम्बन्ध में एक हब्टान्त है।

हब्टान्त - एक बार एक राजा नगर से पर्वार्तों पर मृगया के हेतु गया। मागे में बूंदें पड़ने लगीं। राजा घर की छोर लौटा मार्ग में देखा कि एक साधु बैठा हुआ है, न तो कोई उस पर वस्त्र है, न पात्र, न कोई भोजन की सामग्री है, न कोई खाट है, न कोपड़ी। राजा इस साधु की दशा के। देखकर वित्त में विचार करने लगा कि मैं कैसा अयोग्य राजा हूँ, जिसके राज्य में ऐसे कंगाल मनुष्य रहते हैं। यह सोचकर राजा ने २४) एक सेवक द्वारा साधु के पास भेजे। साधु ने उत्तर दिया – किसी दीन का दे दे। नौकर ने आकर राजा से कहा कि रुपया कम है, इस कारण नहीं लिया। राजा ने ४०० रु साधु के पास भेजा तो भी उसने उत्तर दिया — किसी दीन का, दे दे। । जब नौकर ने आकर कहा, ता राजा ने कहा अब भी थे। हे हैं। अतः पाँच सहस्र रूपया साधु के समीप भेजे। उसने फिर उत्तर दिया किसी दीन के। दे दे। राजा ने सुनकर फिर थे। इे ही समभ कर पचीस सहस्त्र भेजे। साधु ने उत्तर दिया-किसो दीन का दे दे।। द्यन्तिम सवा लच्च लेकर राजा स्वयम् गये । साधु ने फिर उत्तर दिया-किसी दीन के। दे दे। राजा ने कहा-स्वामिन आपसे बढ़कर कीन दीन होगा ? न ता आपके पास कपड़ा है, न कोपड़ी, न पात्र हैं, न भोजन की सामग्री। साधु ने कहा हम तो राजा हैं। राजा ने सुनकर कहा-राजाओं के पास ता सेना होती है, आपकी सेना कहाँ है। साधु ने कहा - उनका भय होता है, इस कारण वह सेना रखते हैं ; हमके। भय किसका है ; जिसके लिये सेना रक्खें। राजा ने कहा-राजाओं के पास

केाप होता है, तुम्हारा केाप कहाँ है ? साधु ने कहा-राजाओं का भय के रोग के कारण व्यय होता है। इस कारण वह काष रखते हैं। न हमको भय का रोग है; न सेना की आवश्यकता है, न हमारा के ई व्यय है, किर हम के व क्यों रक्खें ? राजा ने कहा-आपके समीप राज-सामग्री ही क्या है। साघु ने कहा-हमारे समीप रसायन है, जिस समय चाहे इन सम्पूर्ण पर्वाता के ताम्र की सुवर्षा बना दें। यह उत्तर श्रवण कर राजा चल दिये और मन में विचार किया कि यदि यह साधु रसायनी न होता, ते। अवश्य इतना प्रभुत धन ले लेता। इसका रूपया न ले लेना इस बात का प्रमाण है कि अवश्य रसायनी है। राजा रात्रि के। सोने लगा, तो विचार आया कि यदि इस रसायन-कर्ता साधू से दस पाँच सहस्र मन सुवर्ण बनवा लिया जावे, तो दो एक देश और पराजित हो सकते हैं। विचारा कि यह अवसर उत्तम है, क्योंकि रात्रि है, किसी के। मालूम भी न होगा। अतः राजा साधू की छोर बिना सवारी पैदल ही चल दिये। जब साध् ने पाँव की आहट सुनी, ता पूछा। कौन है ? राजा ने कहा— में आपका सेवक राजा हूँ ? साधू ने प्रश्न किया कि तू इस समय क्यों आया? राजा ने सब हाल वर्णन किया और कहा कि त्राप दस बीस सहस्र मन सुवर्ण बना दें। साधु ने कहा, बता दीन तू है अथवा हम ? माँगने तू आया अथवा हम ? यह उत्तर सुनकर राजा ने कहा-निःसन्देह दीन ता मैं ही हूँ। आप दया करके सोना बना दें। साधु ने कहा-श्रवश्य बना देंगे, तू त्र्याया कर। राजा ने साधु के पास जाना त्रारम्भ कर दिया श्रीर साधु ने उसे तस्व ज्ञान का उपदेश कर दिया। एक वर्ष में राजा तत्त्वज्ञान का विद्वान हो गया और उसकी वह वास-नायें नष्ट हो गईं। साघू ने जब देखा कि राजा अब अब दीन नहीं रहा ; उसकी आत्मिक दशा सुधर गई, ता साधु ने राजा से

कहा कि तुम दश सहस्र मन ताम्न ले त्रात्रों, हम सुवर्षा बना दें। राजा ने हँसकर उत्तर दिया—स्वामिन् ! वह ताम्र ते। स्वर्ण बन चुका, श्रब केाई श्रावश्यकता नहीं।

वास्तव में तृष्णावश मनुष्य श्रनिस्य पदार्थी के निस्य बनाने के हेतु सहस्रों प्रकार के पाप करता है। क्या उस मनुष्य से अधिक काई मूर्ख है। सकता है कि जे। अतिस्य को निस्य होने का प्रयत्न करता है। अतिस्य में निस्य बुद्धि अविद्या है। मनुष्य के कुल बाह्य साधन और सामान अनित्य हैं, इनका नित्य बनाना असम्भव है। बड़े-बड़े मूर्ख राजाओं ने पत्थरी के गढ़ बनाये, सहस्रों तापे बनाई, शरीर के रचाथे बड़े-बड़े वैद्य, डाक्टर रक्खे, बाडीगार्ड और रक्तक रक्ले, क्या उन राजाओं के शरीर बच गये ? मूर्ख मनुष्य नहीं जानते कि महाराजा जार्ज पञ्चम इस समय सबसे बड़े राजा हैं। उनके राज में एक केाटि उन्नीस लच्च वर्ग मील पृथ्वी है; जिसमें चालीस केाटि से अधिक उनकी प्रजा है। उनकी राजधानी लन्दन संसार के सब नगरें। में बड़ा नगर है। पारलामेगट का उत्तम प्रवन्ध है। इन सब वस्तुर्थों के होते हुए भी उसके माँ-बाप मर गये, भाई मरे, बेटा मरा । जो सम्पूर्ण संसार के अज्ञानी पुरुषों का शिचा दे रहा है, कि इतनी शक्ति और सामग्रो होने पर उत्पन्न होने-वाला शरीर स्थित न हो सका। भला इनसे अधिक कौन मूर्ख मनुष्य हो सकता है कि जो धन के भरोसा पर परमातमा के अटल नियमों की आर संकेत करता है और बताता है कि जो निस्य है, इसके। कोई शक्ति नष्ट नहीं कर सकती। जो वस्तु अनिस्य है, उसकी केाई शक्ति रचा नहीं कर सकती। अनिस्य का नष्ट हे।ना अवश्य है, निस्य का स्थिर रहना अवश्य है, नित्य के काम नित्य से चल सकते हैं। नित्य की उन्नति अनित्य से नहीं हो सकती। यदि ध्यान-पूर्वक ज्ञान-दृष्टि से ऋषियों के

सिद्धान्तों को विचारो, जो बिना किसी सांसारिक प्राकृतिक सामित्री के जंगलों में रहते हुए भी राजात्रों के राजा थे। किसी की शक्ति न थी कि उनके। कष्ट दे सके। इनके। कष्ट दे ही कौन सकता था; क्योंकि वह ऐसी बलवान शक्ति के आश्रय थे कि जिसके सामने संसार की सम्पूर्ण शक्तियाँ तुच्छ हैं। गवर्नमेगट का पाँच रु॰ मासिक का सिपाही बड़े बड़े धनपतिकों के। पकड़ लाता है। क्या वह चपरासी की अपनी शक्ति होती है ? उत्तर मिलता है नहीं ; किन्तु वह उस शक्ति के द्याश्रय जिसके प्रवन्ध सम्पूर्ण संसार के राजा जी रहे हैं, जिसके यंत्र अग्नि, पानी, वायु, विद्युत, ऐसे बलवान् हैं कि के इंबड़े से बड़ा राजा भी उसका प्रवन्ध नहीं कर सकता। इसके यंत्र भूचाल आदि ऐसे हैं कि एक चए में राजाओं के राज्य के। सेना आदि सहित नष्ट-भ्रष्ट कर सकते हैं। चाहे सामुद्रिक जहाज हों अथवा वायु-यान; परमात्मा की शक्ति का सामना नहीं कर सकते। अज्ञानी श्चपनी श्रज्ञानता से परमात्मा के। त्याग प्राकृतिक वस्तु की श्राश्रय लेते हैं ; परन्तु इस अविद्या के कारण अपने आपके। दुःखमय बना लेते हैं। जो मनुष्य परमात्मा के ज्ञान से अपने आस्मिक बल का बढ़ा लेते हैं, उनका दबाने वाली कोई शिक नहीं। जबिक सरकारी सिपाही निज राजा के भरोसे बड़े-बड़े मनुष्यों का पकड़ लाते हैं, तो ईरवर भक्तों का किसका भय हो सकता है। वह जानते हैं कि मृत्यु हमारे स्वामी के हाथ है। ऋतिरिक्त उसके कोई नहीं मार सकता। बलवान मनुष्य दूसरें के मारने का विचार कर सकता है, परन्तु मारने में सफल नहीं हो सकता । मनुष्य के हाथ में केवल उसका विचार है, वह कुविचार से अपने आपके। पापी बना सकता है, परन्तु अपने रात्रुओं को हानि पहुँचा देना उसके अधिकार से बाहर है। जित्ना मनुष्य का भोग दुःख अथवा सुख है वह प्रश्येक दशा

में उसका भोगना पड़ेगा। जिस मनुष्य का भोग उत्तम है, वह अपनी सम्पूर्ण सम्पत्ति नष्ट कर दे, धनवानों के। कठोर से कठोर गाली प्रदान करे, किसीकी पर्वाह स्वप्न में भी न करे, तो भी उसके सुख के साधन सब ही एकत्रित रहेंगे। सुभाग्य मनुष्य कहीं भी चला जावे, उसे दुःख नहीं हो सकता। वह मनुष्य मूर्ख हैं, जो सुख का धन के आश्रय सममते हैं। धन से सुख नहीं हो सकता, किन्तु धन दुखदाई है । जो काम धनवान धन से नहीं कर सकते, वह इश्वर-भक्त सरलता से कर सकते हैं। संसार में धन के चार फल दृष्टि पड़ते हैं। प्रथम यह कि धन-वान भोजन उत्तम खा सकता है; परन्तु ऐसा के ई भोज्य पदार्थ नहीं, जो पशुत्रों का न मिलता हो। मांस-भन्नी मनुष्य मांस का उत्तम सममते हैं, परन्तु जिन पशुत्रों का मांस मन्ध्य सेवन करते हैं, उन्होंक। पशु भी सेवन करते हैं। ऐसा कौनसा जीव है, जिसका मांस बाज आदि पत्ती अथवा ब्याघ गीदड़ आदि पशुद्धों के। प्राप्त न होता हो। मनुष्य मेवे और अन खाते हैं, जिसका पशु पत्ती भी खाते हैं। मनुष्य के भोज्य पदार्थ में ऐसा के। इ पदार्थी नहीं, जो दूसरे जीवों का अप्राप्त हो। जबकि वह भोजन, जिसका धनवान खाते हैं, परमेश्वर ने पशुर्ओं का भी दे रक्खा है; ते। इसके लिये ईश्वर-भक्ति के। त्याग कर धन एक-त्रित करने लग जाना, अविद्या नहीं ते। और क्या है ? हमने अनुभव किया है कि ईश्वर-विश्वासी सन्ष्य धनवानों से निस्य उत्तम भोजन करते हैं। यथा साधुत्रों का देखिये, वह भोजन करने में किसी अमीर से कम नहीं, क्योंकि उनका प्रत्येक निर्धन त्रौर धनवान निमंत्रण देते हैं श्रौर अपने भाजन से उत्तम भोजन जिमाते हैं ; द्वितीय सुख जिसका धन से प्राप्त होना समसते हैं ; सेवकों से काम लेना है। इस काम में भी ईश्वर-भक्त धनवानों से अच्छे रहते हैं; क्योंकि ईश्वर-भक्तों के। प्रत्येक स्थान में सेवक मिल जाते हैं। राजा, महराजा भी उनकी सेवा का परम कर्तव्य समभते हैं; जैसा कि एक उर्दू कवि का वचन है - अय हुमा पेशे ककीरी सल्तनत क्या माल है ; बाद-शाह आते हैं पापीश गदा के वास्ते"। जिन मनुष्यों ने काशी में स्वामी भास्करानन्द की दशा का देखा होगा, उनका पता है कि ईश्वर-भक्तों के सेवक किस कदर हैं। तृतीय फल जो धन से निकलता है, वह प्रतिष्ठा है । परन्तु ईश्वर भक्तों के सम्मान के त्रागे धनियों का सम्मान तुच्छ है। वह जिस देश में जावे; वहाँ उनका सम्मान प्रस्तुत है। स्वामी रामतीथ यदि आरतवर्ष में प्रतिष्ठा पाते थे, तो अमरीका में भी उनकी प्रतिष्ठा कम न थी। जितना सम्मान आज बाबा नानकजी का सिक्खों के हृद्य में है, क्या महाराज रणजीतसिंह का भी उतनाही है ? क्या जितनी प्रतिष्ठा व्यासजी की हिन्दुओं के हृद्य में है, क्या युधिष्ठर की भी उतनी प्रतिष्ठा है। सकती है ? प्रयाजन यह है कि जितनी प्रतिष्ठा ईश्वर-भक्तों की हाती है, उतनी धनवानों की नहीं। चतुर्थ यह कि धनवानों को विश्वास रहता है कि जब काई आपत्ति आवेगी, धन से उसका नष्ट कर देंगे। जैसा कि किसी नीति का बचन है - आपत्ति के लिये धन एकत्र करना चाहिये। धनवानां का क्या आपत्ति हा सकती है, यदि आपत्ति अविगी भी, ता धन से नष्ट हो सकती है; परन्तु वह यह नहीं जानते, आपत्ति जब आवेगी, धन भी नष्ट है। जावेगा; परन्तु जो मनुष्य ईश्वर-भक्त हैं, वह निर्भय रहते हैं। कोई आपत्ति भी उनका सामना नहीं कर सकती ; क्योंकि वह जानते हैं, परमात्मा के राज्य में आपत्ति कोई वस्तु नहीं। जो वह करता है ; अच्छा करता है। यदापि रागी का कड़वी श्रीषि बुरी माल्म हाती है, परन्तु उसका गुगादायक होती है। इसी प्रकार ईश्वर के न्याय से, जे। हमका दंड मिलता है, वह हमारे मन से पापों की

मिलनता का दूर करता है, इस कारण वह भी उपयोगी है। मनुष्य का जब तक तस्वज्ञान नहीं होता, तब तक उसको प्राक्तिक पदार्थ उत्तम जान पड़ते हैं; परन्तु तत्त्वज्ञानी जानते हैं कि धन की तृष्णा जितनी दुख्दायक है, अन्य उससे केाई पदार्थ दुखदायक नहीं। यथा सर्प-स्पर्श में नरम प्रतीत होता है: परन्तु काटने से मृत्यु आ जाती है। इसी प्रकार यह चमत्कारिक पदार्थ धन तथा स्त्री यद्यपि देखने में उत्तम मालूम पड़ती है। परन्तु वास्तव में सस्य से दूर ले जाकर मृत्यु का कारण होती हैं ; क्योंकि परमात्मा ने आत्मा के। इंद्रिय मन और शरीर का राजा बनाया है : परन्तु इन चमस्कारिक पदार्थों के श्रावरण से धोका खाकर श्रात्मा इंद्रियों का सेवक हो जाता है श्रीर सत्य व धर्म से दूर हो जाता है। उस समय मन जिस प्रकार त्रात्मा के नचाता है, वैसे ही त्रात्मा नाचता है। त्रातएव परमात्मा ने वेद में उपदेश किया है कि चमत्कारी वस्तुत्रों के आवरण से सस्य का मुख छिपा हुआ है। यदि तुम चाहते हो कि आस्मिक बल में उन्नति हो श्रीर सस्य धर्म के ज्ञाता हो जात्रो, तो सबसे प्रथम उस आवरण के। दूर करो। जब तक यह त्रावरण है, तब तक तुम सत्य का नहीं जान सकते। मंतुष्य यदि सत्य से पतित है। जावे, ते। उसका जीवन पशुत्रों से भी निकृष्ट है। जाता है। मनु ने स्पष्ट लिखा है कि लोभी, कामी, मनुष्य कभी धर्म का नहीं जान सकता। इसी कारण जो लोभ तथा काम में लिप्त नहीं हैं, उन्होंका धर्म के जा ने का अधिकार है और जा लोभ और विषय में लिप्त हैं, उनकी धर्म के जानने का अधिकार ही नहीं। जिनको धर्म के जानने का अधिकार नहीं, आज भारतवर्ष में वह धर्म के आवाये हैं। गृहस्थ का तो धन पैदा करना धर्म है, परन्तु भारत में केाटि-पति संन्यासी कहे जाते हैं। लज्ञों रुपया एकत्रित करके उदासी

नाम रख लिया। बास्तव में यहाँ अविद्या ने ऐसा पाँव जमाया है कि धर्म नौका भवर में जा पड़ी है। यद्यपि इस देश में पूर लच साधु हैं, परन्तु इसी प्रकार यथा पाछाल में नाई का नाम राजा रख लेते हैं। यदि उन ४२ लच्च में से ४२ भी साधु होते तो देश का कल्यागा हा जाता ; परन्तु यह संन्यासी उदासी नहीं; किन्तु वान्ताशी अर्थात वमन करके चाटने वाले हैं। बहुत से अल्पायु में साधु हो गये, जिन्होंने संसार की कुछ देखा ही न था। साघुओं में आकर कुछ पढ़ लिख गये, गृहस्थों में कुछ प्रतिष्ठा होने लगी। अतिरिक्त इसके कि वह गृहस्थों का उपकार करते, उन्होंसे धन लेकर मठधारी बनना श्रीर उन्होंके धन से अपने शरीर का शृंगार करना और उन्होंके धन से पुत्र देने के मिससे उनका पतित करना उनका धर्म हो गया। धर्म कर्म का यह सब मिथ्या बताने लगे। यदि धर्म कर्म का उपदेश करते, तो सम्भव था कि के ाई गृहस्थ इनसे प्रश्न कर बैठता— महाराज ! आप क्या कर्म करते हैं ? उन्होंने जगत मिथ्या वताकर धर्म कर्म का मूल से नष्ट कर दिया। यदि कोई इन मिथ्यावादियों से पृछे कि महाराज ! जब संसार मिथ्या है, तो त्रापका यह वचन भी संसार में होने से मिध्या होगा। यदि संसार सत् है, ता भी आपका यह वचन मिथ्या ही है। शोक है कि गृहस्थ मनुष्यों ने पढ़ना स्याग दिया। अतएव मिध्या आडम्बर वेशधारी उनका धोके में डाल अधर्म का उपदेश करते हैं। इधर संसार का मिथ्या बताते हैं, उधर गृहस्थों में धन एकत्रित करके उत्तम उत्तम सुन्दर भवन बनवाते हैं तथा सुन्दर वस्त्र धारण करते हैं और बाहनारूढ़ होकर आनन्द करते हैं। जब कोई प्रश्न कर देता है—महाराज ! आप तो जगन का मिथ्या बताते हैं; पुनः आप ऐसे कार्य क्यों करते हैं ? ता उत्तर देते हैं — यह सब भी मिध्या श्रम ही है। यदि कोई गृहस्थ बुद्धिमान दश-बोस पादत्राण से पूजा कर दे; जब वह न्यायालय में केस चलाठें, तो यही उत्तर दे—महाराज! यह तो मिध्या ही है। आपने क्यों न्यायालय की शरण ली, तो उनकी विदित हो; परन्तु अभागे गृहस्थ हैं। यदि वह विद्वान होते, तो उनकी दाल न गलती। उनकी दाल उन्हीं देशों में गलती है, जहाँ मनुष्य अज्ञानी हैं। साधु वही हो सकता है कि जिसमें साधु के लज्ञण हों और वह पतित संसार के उद्घार का यन करे। नहीं तो कचे घर के। त्याग और उत्तम पक्का भवन बनवा लिया। कम्बल छोड़ा, दुशाला ओढ़ लिया। एक पुत्र त्यागा, शिष्य बना लिये, स्त्रो त्यागी, शिष्या प्रस्तुत कर ली और सबके धर्म के। नष्ट कर दिया!

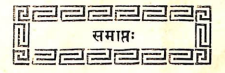
्हिन्दी अनुवाद मार्<u>ण्डूक्योपनिषद् का समाप्त हुआ।</u>

अ) ३म

शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

श्री स्वामी दर्शनानन्द सरस्वती कृत उपनिषद्-प्रकाश

हिन्दी अनुवाद



पा हमापाल में देन चलारें का पत् दसर व-वहारात ! वह the transfer for participation of the property हैं हैसे के लिए हैं। उपना अमार्ग संपूर्ण हैं। जाद वहा वहान Bills for the face to the trans to a tour PER TOP TIPUTAL PROPERTY OF THE CO. and the state of the late of the many Sri Ramakrishna Ashram LIBRARY SRINAGAR Extract from Che Rules ... 7. Books are issued for 2. An over due charge of 20 Paise Der day Will be charged for way will each book kept over time 3. Books lost, defaced or Shall have to be replaced by the borrower.



## पढ़ने-योग्य अपूर्व पुस्तकें !!

| १. वेदान्त दर्शन १।                                             | ।) २१. श्रनपद स्त्री ॥)           |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| · 建定量的 医克里特氏 医克里特氏 医多克耳氏 医克耳氏病 医克耳氏病 100 mg                     | ) २२. भजन-प्रकाश १ भाग 🔊          |
| · 数据是2017年(1918年)2018年1月2日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日   | ।) २३. ,, ,, २ भाग <b>≡</b> )॥    |
|                                                                 | ।) २४. ,, ,, ३ भाग ह∫॥            |
| <b>₹.</b> " ४ भाग ।                                             | ı) २१. ,, ,, श्र भाग <b>ह</b> )॥  |
| ६, ,, १ भाग ।                                                   | ) २६. ,, ,, १ भाग हा॥             |
| ७. ,, पाँचों भाग ३।                                             | ) २७. स्त्री-ज्ञान-प्रकाश १ भाग ) |
| द्र, उपदेश मञ्जरी ॥=                                            |                                   |
| ६, शिवाजी रोशनश्चारा 🛢                                          | ) २६. <sub>7</sub> , ,, ३ साग )   |
| १०. भरत का जीवन-चरित 🚊                                          | ) ३०. संगीत-सागर १ भाग 🗐          |
| ११, नित्य-कर्म-विधि 🛎                                           |                                   |
| १२, भारतवर्ष की बीर मातायें॥                                    |                                   |
| १३. भारतवर्ष की सच्ची देवियाँ।                                  | ) ३३. रूपरत्न-भग्रडार-भजन =)      |
| १४. भारतवर्ष की वीर ग्रीर                                       | ३४. प्रतापसिंह का प्रताप 😑        |
| विदुषी स्त्रियाँ २ भाग ॥                                        |                                   |
| १४. महाराणा प्रतापसिंह ।=                                       |                                   |
| १६. स्वामी दयानन्द-चरित्र =                                     | ) ३७. धर्म इतिहास-रहस्य २)        |
| १७. भर्नु हरि-शतक ॥                                             | ) ३८. हवन कुराड बड़ा ॥)           |
| १८. श्रीकृष्ण-चरित्र ।=                                         | ) ३६. ,, के चग्मच 😑               |
| २१. भीष्म पितामह 🕞                                              | ॥ ४०. " सामग्री प्रति सेर 🕛       |
| २०. दर्शनानन्द अन्थ-संग्रह २॥                                   | ) ४१. जनेऊ प्रति कोड़ी १॥         |
| नोट-इसके श्रतिरिक्त सब प्रकार की श्रार्य सामाजिक पुस्तकें हमारे |                                   |
| पुस्तकालय में मिलती हैं। बड़ा सूचीपत्र मँगाकर देखिए।            |                                   |

मिलने का पता—**रयामलाल सत्यदेव वर्मा**, आर्य बुकसेलर, बरेली.